
 1 

Espace public et discriminations  

Lucie Antoniol 

 

© Une analyse de l’IRFAM – Liège, 2026 – n°1

En Belgique, les Congolais sont la 

population la plus touchée par le chômage 

malgré un niveau de qualification élevé par 

rapport aux autres populations d’origine 

étrangère : le taux de chômage des 

ressortissants congolais avoisine les 40 % alors 

que ce taux tourne autour des 22 % pour les 

étrangers et de 12 % pour la population totale 

(CIRE, 2021). Divers facteurs qui permettent 

d’expliquer ces différences : discrimination à 

l’embauche, déclassification liée à la non-

reconnaissance des diplômes étrangers, 

inadaptation de l’accompagnement et de 

l’insertion sur le marché de l’emploi, faits sur 

lesquels l’IRFAM travaille depuis de 

nombreuses années. Pour mieux comprendre 

ces discriminations, il faut comprendre 

comment se forment les représentations de 

l’autre, dans ce cas-ci des personnes 

afrodescendantes, et analyser l’inconscient 

collectif de la population dite « autochtone ». Or, 

les discriminations (à l’emploi, au logement, 

etc.) dont fait l’expérience la population 

afrodescendante en Belgique est en grande 

partie un héritage idéologique de l’époque 

coloniale. 

Un des éléments qui contribuent à façonner les 

représentations des Belges d’origine africaine 

est le grand nombre de monuments, de statues 

et de plaques commémoratives à la gloire de la 

colonisation, telle cette allégorie du « Génie 

belge guidant le Congo » dans le parc du 

cinquantenaire, le Congo y étant bien sûr 

représenté comme un sauvage nu. Cette 

imagerie véhicule l’idée de la supériorité raciale 

et culturelle d’une population sur une autre. 

Relayée par la presse, des publications, la 

publicité, elle renforce, dans l’inconscient 

social, la représentation stéréotypée de 

l’Africain comme primitif, dangereux, 

émotionnel, hypersexualisé, désordonné et 

sale. Comme les femmes, les personnes 

racisées y sont supposées être plus proches de 

la nature et de l’animalité, elles sont donc à 

surveiller et à contrôler. 

Dans une précédente analyse de l’IRFAM, 

Charlotte Poisson explique l’enjeu que 

représente l’occupation de l’espace public par 

les femmes migrantes a été souligné : « Alors 
que l’espace public est supposé être neutre, 
ouvert et accessible à toutes et tous, force est 
de constater que des dynamiques de pouvoirs 
s’y déroulent qui ne sont que le reflet des 
inégalités et des rapports de domination 
présents dans la société ». 

Traditionnellement liée aux études supérieures, 

l’immigration congolaise en Belgique provient 

de demandes d’asiles, depuis les années 1990, 

ou de régularisation de personnes séjournant 

en Belgique de façon illégale, ainsi que d’une 

https://www.irfam.org/
https://www.cire.be/congolais-en-belgique-vous-avez-dit-post-colonial/
https://www.irfam.org/inclure-les-personnes-dorigine-etrangere-a-lemploi-en-wallonie-bruxelles/
https://www.irfam.org/occuper-lespace-public-un-enjeu-degalite-des-genres-et-des-chances/


 2 

immigration liée au processus de regroupement 

familial. Cette immigration est sélective : ce 

sont les personnes les plus aisées et les plus 

diplômées de l’Afrique centrale qui arrivent en 

premier en Europe. 

Historiquement, la Belgique a énormément 

bénéficié de sa colonisation du Congo : sur le 

plan économique et en termes de prestige 

international. L’absence de reconnaissance de 

ce fait, l’absence d’enseignement dans les 

écoles et auprès du grand public des apports 

de la population congolaise, crée une grande 

frustration auprès des ressortissants congolais 

installés en Belgique, car elle perpétue un 

rapport colonial qui les empêche de progresser 

socialement. 

À côté de la question des représentations 

stéréotypées des Afrodescendants vient celle, 

plus générale, de la représentativité d’une partie 

de la population, jusqu’ici sous-représentée, 

voire invisibilisée, dans l’espace public. 

L’inscription de la grande variété de populations 

migrantes dans l’espace public belge est un 

moyen de marquer la légitimité de leur 

présence et de souligner la richesse culturelle 

de leurs apports, au sein d’une société 

désormais multiculturelle. 

La mémoire et les souvenirs 

collectifs ne sont pas l’histoire 

Il y a longtemps que s’est établi un consensus 

parmi les scientifiques sur les faits : l’histoire de 

la colonisation est une histoire violente et 

raciste. Un ouvrage de référence pour le grand 

public rédigé par un collectif d’historiens, Le 
Congo colonial : une histoire en questions, a été 

publié en 2020. Goddeeris, Lauro et 

Vantemsche, les coordonnateurs de ce livre, y 

présentent, à l’aide de questions concrètes, les 

résultats de la recherche scientifique actuelle 

et offrent un aperçu sur les faits et le contexte 

du colonialisme belge. Leur but est d’alimenter 

une discussion informée et de s’éloigner des 

prises de positions idéologiques. S’il est vrai que 

certaines familles de colons belges n’ont que de 

bons souvenirs d’entente cordiale, de joie et de 

soirées autour du feu de camp, ces anecdotes 

sont à replacer dans le contexte idéologique 

d’une conquête territoriale et d’une exploitation 

économique aussi systématiques 

qu’injustifiées. 

Le colonialisme est un système qui se 

caractérise par la violence, la répression par les 

armes de toute forme d’opposition, le racisme 
et la ségrégation des populations en présence, 

le refus du métissage, l’exploitation 

économique, un commerce fondé sur la 

domination, une certaine idée du progrès (qu’un 

peuple puisse en modeler un autre), la 
conquête politique d’un territoire et 

l’appropriation de toutes ses ressources. 

  

Au départ, le projet colonial belge était un projet 

personnel du roi Léopold II : son but était de 

s’enrichir en gagnant de l’argent sur le marché 

des matières premières, comme le faisaient les 

autres pays d’Europe. Ce projet de la noblesse 

et de la bourgeoisie belge n’était pas 

spécialement populaire auprès de la 

population, dans une période de grande misère 

sociale et de revendication pour plus d’égalité. 

Il a donc été nécessaire de lancer une 

propagande en sa faveur. C’est ce qu’on a 

appelé la campagne des trois « C » : selon 

laquelle la colonisation avait pour mission de 

christianiser les Africains, de les civiliser, en 

luttant contre les pratiques esclavagistes qui 

avaient encore cours à l’époque, et de faire du 

commerce. La fin du 19e siècle et le début du 

20e siècle ont ainsi été le théâtre d’une rage de 

construction de monuments et d’édification de 

statues qui tournent autour de thèmes 

https://ligue-enseignement.be/pour-une-lecture-critique-colonisation
https://phisoc.ulb.be/fr/publications/le-congo-colonial
https://phisoc.ulb.be/fr/publications/le-congo-colonial


 3 

principaux, tels que : la gloire de l’empire, les 

campagnes militaires « civilisatrices » et 

l’exotisme africain (Maes et Hajji, 2020). 

Une belle vitrine vertueuse a été construite pour 

habiller une entreprise impériale dont on ne 

peut plus nier, avec le recul de l’histoire, les 

côtés les sombres. La parution de l’ouvrage 

d’Adam Hochschild en 1998, traduit en français 

en 2007, Les fantômes du roi Léopold : La 
terreur coloniale dans l’État du Congo, 1884-
1908, a été un pavé dans la mare. Véritable 

réquisitoire contre l’administration de l’État 

indépendant du Congo, ce livre se présente 

comme une dissection des crimes coloniaux 

qui ont été perpétrés à l’époque (prises 

d’otages, châtiments corporels, mains coupées, 

exécutions sommaires). Si les militaires belges 

sont allés combattre des marchands d’esclaves 

au Congo, c’est pour établir à la place un 

système de travail obligatoire, pour la récolte du 

caoutchouc et de l’ivoire, qui n’était en rien 

différent de l’esclavage. Le régime 

d’exploitation économique se modifie très peu 

pendant la période coloniale suivante de 1908 à 

1960. La lecture du recueil de témoignages de 

David Van Reybrouck, Congo, une histoire, 

traduit en français en 2012, est édifiante à ce 

propos. Toute personne qui souhaite regarder 

notre passé en face ne peut plus se contenter 

de jeter un voile pudique sur les épisodes peu 

glorieux de l’histoire de la Belgique en tant que 

pays colonial. 

Le souvenir collectif, pourtant, reste imprégné 

par la propagande « civilisatrice » qui glorifie la 

colonisation et en gomme les aspects négatifs. 

Après le choc de l’indépendance et une longue 

phase de silence, une bonne partie de la 

population belge ne voudrait retenir de la 

période coloniale que « les bienfaits » (santé, 

école, infrastructures routières) d’un 

paternalisme dont les colonisés étaient les 

bénéficiaires. Mais cette vue est une 

représentation partielle et simplifiée de la 

réalité historique. En quoi les « bienfaits » 

peuvent-ils justifier l’exploitation et les crimes ? 

De plus, l’image stéréotypée de l’Africain 

pauvre, ignorant et paresseux est aussi un 

héritage de cette époque, bien ancré dans 

l’inconscient collectif belge. 

 

Décoloniser les esprits 

Les conséquences psychosociales de la 

colonisation se transmettent à travers les 

générations parmi les membres des 

communautés colonisées, aussi bien que parmi les 

descendants de ceux qui ont entrepris la 

colonisation. L’histoire coloniale a un impact 

profond sur la construction identitaire des 

individus et des groupes, et en conséquence, sur 

les rapports de pouvoir qui produisent, encore 

aujourd’hui, la disqualification des uns au profit des 

autres. 

Comme l’explique l’historienne Mireille-Tsheusi 

Robert, dans une lettre ouverte au journal Le Soir, 

la lutte contre le racisme passe par un examen de 

l’espace public : « Parce qu’elles ne sont pas figées 

dans le passé, mais qu’elles animent notre présent 

en occupant une place centrale dans une ville 

dynamique, les statues et autres monuments 

coloniaux ont un impact sur les représentations 

que nous avons de l’Autre, l’interculturalité, la 

cohésion sociale et le vivre-ensemble. » 

Pour nous libérer de l’influence de cette 

propagande du début du vingtième siècle, il nous 

faut donc décoloniser nos esprits et notre 

imaginaire. Comment ? 

Premièrement, en enseignant l’histoire coloniale, 

notre histoire commune, dans toute sa complexité, 

plutôt que de la passer sous silence. Depuis 2020, 

une valise pédagogique, accessible aux 

https://revuenouvelle.be/Symboles-coloniaux-dans-l-espace-public-la-statue/
https://www.lesoir.be/187413/article/2018-11-02/decoloniser-lespace-public-pour-lutter-contre-le-racisme
https://www.federation-wallonie-bruxelles.be/nc/detail-article/?tx_cfwbarticlefe_cfwbarticlefront%5Baction%5D=show&tx_cfwbarticlefe_cfwbarticlefront%5Bcontroller%5D=Document&tx_cfwbarticlefe_cfwbarticlefront%5Bpublication%5D=3294&cHash=c7ec32399ff1d27420f2b1490013121e


 4 

enseignants a été mise sur internet. Le film 

d’animation de Jean-Pierre Griez, Caoutchouc 

rouge, rouge coltan, réalisé en 2018, permet aussi 

de s’interroger en classe, sur le passé et le présent. 

Si l’on peut se réjouir du fait que l’histoire coloniale 

a enfin été intégrée au programme scolaire 

obligatoire, encore faut-il laisser aux enseignants le 

temps d’intégrer ces nouvelles matières à 

présenter dans leur complexité. 

« Du côté du gouvernement de la Fédération 

Wallonie-Bruxelles, la volonté politique de 

généraliser l’enseignement de l’histoire du Congo 

et de la colonisation dans l’enseignement 

secondaire existe bien, mais il faudra patienter 

2027 pour que le nouveau référentiel du tronc 

commun qui inclut cet enseignement soit effectif. » 

(Stalins, 2022) 

Deuxièmement, en ouvrant des espaces de 

discussion et un débat social. Déconstruire la 

propagande coloniale, c’est aussi questionner le 

système de domination qu’elle a mis en place. 

Nombre de monuments et reliques de l’empire 

colonial sont toujours présents dans l’espace 

public, même s’ils passent souvent inaperçus, aux 

yeux du grand public. Quand on attire l’attention 

sur eux, ils peuvent se transformer en autant 

d’outils et d’opportunités pour un travail de 

recontextualisation, c’est-à-dire d’une 

interprétation alternative de leur signification. 

Ce travail, entamé par des associations telles que 

le Collectif Mémoire Coloniale et Lutte contre les 

Discriminations (DMDLD) implique un examen 

critique des récits dominants associés aux 

monuments qui y inclurait les perspectives 

multiples et nuancées des différents acteurs en 

présence. Cette démarche favorise une 

compréhension plus approfondie de l’histoire et de 

la diversité des cultures et des expériences, puis 

qu’elle donne une place aux voix et au point de vue 

des groupes marginalisés ou exclus. Cette initiative 

encourage aussi un dialogue d’égal à égal entre les 

descendants des colonisateurs et des colonisés 

qui nourrissent une réflexion critique sur le passé 

et son impact sur le présent. 

Mieux comprendre et relire notre passé commun 

sert à mettre en lumière ce qu’il nous a laissé en 

héritage : des mécanismes de discrimination 

systémique qui perdurent. Construire à leur place 

une mémoire réconciliée nous mettrait en capacité 

de nous débarrasser de nos stéréotypes et de nos 

préjugés, pour créer une société métissée. En effet, 

parmi les conséquences du passé colonial, il y a 

aussi un effet sur la population du colonisateur : on 

ne peut plus parler, à présent, d’une Belgique 

uniquement blanche, le Belge peut être de toutes 

les couleurs de peau. 

 

Comment mettre en valeur les 

vestiges du passé d’une façon 

critique ? 

On peut comprendre que les statues et 

monuments qui occupent l’espace public de nos 

villes peuvent être perçus comme autant de 

symboles de l’oppression et de la colonisation. Ces 

symboles suscitent indignation et colère de la part 

des descendants des populations opprimées, 

comme de la part de toute personne humaniste. 

Mais le retrait pur et simple des symboles n’abolit 

en rien ce qui s’est passé, et il pourrait même 

conduire à un oubli qui ne serait en rien réparateur 

des torts commis. Pour promouvoir la justice 

sociale et lutter contre les discriminations, ces 

symboles peuvent être réévalués et 

contrebalancés. Par exemple, la statue d’un acteur 

de la colonisation sera accompagnée d’une mise à 

l’honneur des personnages historiques des 

https://www.youtube.com/watch?v=sQKGtitar2s
https://www.youtube.com/watch?v=sQKGtitar2s
https://www.revue-democratie.be/index.php?option=com_content&view=article&id=1571:balades-decoloniales-un-autre-regard-sur-notre-espace-public&catid=66&Itemid=33
https://www.memoirecoloniale.be/


 5 

peuples colonisés et des moments clés de la 

résistance à la colonisation. Les symboles 

détournés et recontextualisés deviennent alors 

l’occasion d’un devoir de mémoire et un moyen de 

souligner et reconnaître les erreurs du passé. 

Les associations de migrants jouent un rôle majeur 

dans la création d’un débat social autour de 

l’aménagement de l’espace public. Par exemple, 

après quinze années d’insistance et de pétition de 

la part des Afrodescendants, une place Patrice 

Lumumba a été inaugurée à Bruxelles, le 30 juin 

2018. Des œuvres artistiques contemporaines 

rendant hommage aux personnages clés de la lutte 

pour l’indépendance seraient aussi bienvenues. Car 

la population d’une ville multiculturelle comme 

Bruxelles souhaite un espace public qui lui 

ressemble et dans lequel elle se sente bien. 

Le CMCLD organise des débats et des visites sur 

les traces du passé dans plusieurs villes de 

Belgique : « L’espace public belge, loin d’être 

neutre, est un des outils que nous utilisons pour 

parvenir à réaliser nos objectifs. La propagande 

coloniale se manifeste au détour des bâtiments, 

noms de rues, monuments ou encore de plaques 

commémoratives partout en Belgique. Cet espace 

public nous permet de restituer l’histoire de la 

colonisation belge tout en déconstruisant la 

propagande coloniale encore bien présente dans 

l’inconscient collectif pour finalement, amener les 

participants à comprendre et interroger notre 

société, ainsi que les rapports domination 

existante. Ces visites guidées sont donc comme 

des lunettes permettant la lecture du passé pour 

comprendre le présent et surtout, construire le 

futur de notre société. » 

L’association Fémïya organise des visites guidées 

décoloniales à l’esprit critique bien aiguisé de 

l’Africa Muséum de Tervuren, ainsi que des balades 

féministes et décoloniales à travers Bruxelles. Pour 

les nombreux noms de rue attribués à des 

militaires belges, qui se révèlent être les auteurs de 

crimes contre l’humanité, combien de noms de rue 

célèbrent des femmes, combien mettent en valeur 

l’héroïsme et la résilience des femmes africaines ? 

 

Un compromis à la Belge 

Deux institutions structurent l’image de l’Afrique 

pour la population belge : le zoo d’Anvers et le 

musée de Tervuren. Les deux institutions sont 

massivement visitées par les enfants en âge 

scolaire. Elles contribuent toutes deux à perpétuer 

l’exotisme et la négrophobie, selon les 

représentants de la diaspora africaine. 

Le nouvel « Africa Museum » de Tervuren succède 

à l’ancien musée de l’Afrique centrale, dont le 

splendide bâtiment incarne la glorification de 

l’entreprise coloniale. Le nouveau musée, quant à 

lui, tente toutefois de décoloniser ses collections. 

Hélas, la tentative donne un bel exemple de 

compromis à la Belge : malgré l’ambition 

« décoloniale » affichée, l’initiative reste 

perfectible, comme le suggère un dossier de la 

revue Ensemble qui lui est consacré. 

On peut noter en sa faveur que la collection 

permanente comporte des espaces multimédias 

et de nombreux écrans qui donnent la parole à des 

Congolais et à de nombreuses personnes de la 

diaspora. Cependant, le musée ne pose pas la 

question de la provenance des nombreux objets 

de collection exposés. La façon dont ces objets 

ont été « collectés » par les administrateurs, 

marchands et missionnaires, qui relèvent souvent 

du vol pur et simple n’y est pas abordée, alors que 

la question fait débat dans le cadre des demandes 

de restitution de patrimoine de la part du pays 

d’origine. Les objets des collections n’ont pas été 

https://chiroux.be/evenement/visites-decoloniales/
https://www.femiya.org/_files/ugd/787d99_0f85595e447c4dd69af6c95c4274a935.pdf
https://www.africamuseum.be/fr/see_do/guided_tours/educational_partners/bamko/moreinformation
https://www.africamuseum.be/fr
https://www.ensemble.be/wp-content/uploads/2023/03/Ensemble_099_dossier.pdf


 6 

recueillis selon les méthodes ethnographiques qui 

en restitueraient le contexte et la signification : le 

plus souvent ces objets ont été confisqués et 

exportés comme autant de curiosités exotiques 

ou de butins de guerre. 

À travers les objets exposés, un musée peut aussi 

illustrer l’asymétrie des échanges économiques 

dans le monde et l’extractivisme colonial. Mais ce 

point n’est pas dévoilé par l’actuelle 

muséographie, commente Boris Wastiau, 

directeur du musée d’Ethnographie de Genève. Par 

exemple, la grande pirogue qui accueille les 

visiteurs dans le couloir d’entrée est présentée 

comme un cadeau de la population congolaise au 

roi des Belges. L’histoire à l’origine de cet objet est 

plus nuancée. La pirogue a servi à transporter le 

roi Léopold III et sa suite, lors d’une visite officielle 

au Congo en 1959. Elle a été « acquise après 

négociation » et envoyée en Belgique sur demande 

du directeur du musée de Tervuren. On peut se 

demander de quelle réelle marge de manœuvre la 

population locale avait bénéficié dans la 

négociation de ce transfert coûteux. Le manque 

de documentation et d’information sur le point de 

vue des populations des lieux de fabrication des 

artefacts et sur leurs modalités d’acquisition est 

une constante dans les récits d’appropriation de 

l’époque coloniale. 

La section du musée sur les rituels et cérémonies 

présente un aspect des cultures congolaise, 

rwandaise et burundaise, à la façon des musées 

ethnographiques du début du vingtième siècle, où 

l’on montre de façon « bienveillante » les 

coutumes (fertilité, mariages, funérailles, etc.) des 

populations « indigènes » à travers les âges de la 

vie. L’ethnographie du siècle passé tendait à 

classer les populations par régions, territoires, 

langues et cultures particulières. C’est une image 

statique, figée dans le passé et sans points de 

contact avec les préoccupations vécues par les 

afrodescendants contemporains, préoccupations 

souvent bien moins ethniques et identitaires que 

sociales et économiques. 

De nos jours, à l’ère des migrations, « l’africanité » 

est un état d’esprit qui n’est plus lié à une localité 

particulière, on peut aussi bien « être Kinois » à 

New York, à Dubaï ou à Bruxelles qu’à Kinshasa, 

parce qu’on s’identifie à une culture particulière, à 

un moment de sa vie. Mais chaque individu cultive 

des identités multiples, et cela diffère d’une 

génération à l’autre, changeant même au cours 

d’une vie et des mobilités géographiques. 

Rien n’est mis en place dans ce musée pour que 

le visiteur comprenne les enjeux internationaux 

des colonisations (contrôle des ressources 

naturelles) et le contexte économique et politique 

des décolonisations (celui de la guerre froide). Les 

débuts chaotiques de l’indépendance du Congo 

ne sont pas placés en regard du néocolonialisme 

industriel, plus rentable et plus efficace encore 

que la période coloniale, sans parler des guerres 

actuelles dont l’enjeu est le contrôle des minerais 

nécessaires à la fabrication des technologies de 

pointe. En fait, suivant l’historien congolais 

Elikia M’bokolo, on peut dire que la muséologie 

actuelle de l’Africa Museum (faune, flore, œuvres 

d’art, etc.) met en scène une approche plutôt 

touristique du pays, oubliant la diaspora 

congolaise qui s’est mondialisée. 

En résumé, le nouveau musée est une vitrine dans 

laquelle les membres de la diaspora africaine ne 

se reconnaissent pas. Même si un comité 

consultatif avait été mis sur pied dans le 

processus de rénovation, leurs propositions et 

suggestions n’ont pas vraiment été prises en 

compte et les résultats sont décevants, témoigne 

Billy Kalonji, l’un des initiateurs du comité 



 7 

consultatif, dans le dossier « Tervuren, 

décolonial ? ».  

 

Espace public et mise en 

valeur des migrations 

Selon le sociologue Durkheim, les représentations 

collectives sont le ciment de la vie sociale, même 

si leur fondement reste inconscient. Le travail du 

sociologue vise à révéler cet ensemble de normes 

et de représentations élaborées collectivement, 

puis incorporées par les individus, dans une sorte 

d’inconscient social. Tout l’effort de la société 

civile sera d’influencer cet inconscient social pour 

qu’il reflète son aspiration à plus de justice et à 

l’abandon des préjugés raciaux. 

Des associations de migrants investissent l’espace 

public pour y marquer une présence positive. Par 

exemple, AlterBrussels est une association qui a 

créé des visites guidées alternatives de la capitale, 

dont le but est de mettre en valeur la diversité 

humaine de Bruxelles. 

Leur Worldcitytrip, par exemple, est un voyage à la 

rencontre du « Bruxelles des autres », les 

immigrants qui viennent du monde entier et qui 

enrichissent la ville. Ce parcours permet aux 

visiteurs de voir la ville à travers les regards des 

immigrés, sur plusieurs générations, et de se 

rendre compte que nous sommes tous issus 

d’une mixité de cultures. Les visites incluent une 

introduction à l’histoire de la communauté visitée, 

des ateliers culturels (allant de l’initiation à un 

instrument de musique, d’une technique 

particulière à un artisanat typique) pour permettre 

aux voyageurs de s’initier à la culture de l’Autre. 

Des rencontres avec des habitants, des 

témoignages, une introduction au dialogue 

interreligieux, aux croyances et rites ou aux lieux 

particuliers des communautés visitées sont au 

programme. La visite comprend aussi la 

découverte d’artistes, de personnalités et 

d’auteurs bruxellois, issus des communautés 

visitées, ainsi que des dégustations de mets 

typiques ou du shopping « ethnique » : le bout du 

monde au coin de la rue. 

Le Soulcitytrip est quant à lui un voyage de 

découverte philosophique, à travers la spiritualité, 

les rites et pratiques culturelles et religieuses. 

C’est l’occasion pour les visiteurs de s’informer 

plus profondément sur la foi et les croyances des 

autres et de partager des moments clés des 

autres religions. Vivre une Pâque orthodoxe, une 

homélie chrétienne, la cérémonie de la rupture de 

jeûne musulman, une cérémonie hindoue ou 

d’autres rituels sacrés dans le respect et 

l’harmonie : tout l’éventail de la spiritualité 

bruxelloise. Le but de ce parcours est de partager 

avec les Bruxellois de toute origine un instant 

privilégié de leur vie intérieure et d’acquérir les 

clés pour sa compréhension. Il s’agit aussi de 

découvrir qu’il y a plus de similarités que de 

différences entre les peuples et les cultures. 

Ces visites s’adressent aussi bien aux touristes 

qu’aux Bruxellois qui voudraient aller à la 

rencontre de la diversité culturelle de leur ville et 

accroître la bienveillance des uns par rapport aux 

autres. 

L’association AlterBrussels organise également la 

formation des guides ou « passeurs de cultures », 

ainsi que des formations pour personnes primo-

arrivantes afin de les inclure dans la vie 

bruxelloise. Ces activités incluent des visites de 

musées, d’expositions, des rencontres d’habitants, 

des balades guidées en différentes langues, etc. 

dans le but de faire connaître et valoriser la 

diversité bruxelloise, de contribuer à une plus 

https://www.ensemble.be/wp-content/uploads/2023/03/Ensemble_099_dossier.pdf
https://www.ensemble.be/wp-content/uploads/2023/03/Ensemble_099_dossier.pdf
https://www.alterbrussels.org/fr/accueil/qui-sommes-nous


 8 

grande aisance des nouveaux venus à Bruxelles, 

ainsi qu’à plus cohésion sociale. L’association 

ambitionne de la sorte de contribuer à la 

participation de tous à la vie urbaine. 

L’historienne Chantal Kesteloot, spécialiste de 

l’histoire de Bruxelles, remarque « qu’il n’existe 

quasi aucun nom de rue rendant hommage à des 

personnes issues de l’immigration. Or, Bruxelles 

aujourd’hui est aussi le fruit de ces acteurs-là (…). 

Les personnes qui construisent le Bruxelles 

d’aujourd’hui et de demain ont aussi droit à un 

espace public qui leur ressemble et dans lequel ils 

se sentent bien. Si demain nous voulons aller vers 

une société plus apaisée, des rapports moins 

tendus, moins crispés, il faut aussi que nous 

réfléchissions à la façon d’aménager notre espace 

public autrement » (Truddaïu, 2023). 

Conclusion 

L’espace public est en perpétuelle évolution et se 

doit de refléter toutes les populations qui 

l’habitent : il doit donc évoluer vers plus 

d’inclusion et de diversité. De plus en plus de villes 

et communes européennes mettent en place des 

événements ou lancent des appels à projets qui 

visent à réduire les discriminations et à améliorer 

le « vivre-ensemble ». L’intention est d’y impliquer 

des structures associatives locales et les acteurs 

et actrices des communautés afrodescendantes. 

L’IRFAM s’est impliqué, en partenariat avec 

d’autres associations, dans des projets, par 

exemple, en réponse à un appel à projets de la ville 

de Namur. Mais la concrétisation de ces actions 

souffre d’attente et de manque de financement. 

Les lenteurs administratives seraient-elles, elles 

aussi, symptomatiques de discriminations 

structurelles ? 

S’approprier l’espace public est un facteur 

d’intégration et d’affirmation de soi, de la part des 

minorités qui subissent des discriminations socio-

économiques. C’est aussi une façon de changer le 

regard que portent les Belges « de souche » sur les 

« autres » résidents de leurs villes, afin d’influencer 

cet inconscient social qui est à la source des 

attitudes discriminatoires. 

Il est plus que temps pour la Belgique de faire son 

deuil de la grandeur coloniale et de s’ouvrir à une 

nouvelle forme de multiculturalité qui donne une 

place digne et équitable à toutes les personnes qui 

contribuent et pourraient contribuer encore plus, 

par leur travail et leurs soins, au bon 

fonctionnement d’une société de plus en plus 

diversifiée. 

  

https://echoslaiques.info/?s=D%C3%A9coloniser+l%27espace+public
http://coe.int/fr/web/interculturalcities/good-practice.
http://coe.int/fr/web/interculturalcities/good-practice.


 9 

Bibliographie 
Hochschild A. (2007), Les fantômes du roi Léopold : La terreur coloniale dans l’État du Congo, 1884-1908, Paris : Tallandier. 

Goddeeris I., Lauro A. et Vantemsche G. (2020), Le Congo colonial : Une histoire en questions, Bruxelles : La renaissance du Livre. 

Maes R. et Hajji A. (2020), « Symboles coloniaux dans l’espace public : la statue qui cache la forêt ? », dans Revue nouvelle, n° 5, 
p. 7-12. 

Van Reybrouck D. (2012), Congo, une histoire, Arles : Actes Sud. 

 

 

 

 


	Espace public et discriminations
	Lucie Antoniol
	© Une analyse de l’IRFAM – Liège, 2026 – n 1
	En Belgique, les Congolais sont la population la plus touchée par le chômage malgré un niveau de qualification élevé par rapport aux autres populations d’origine étrangère : le taux de chômage des ressortissants congolais avoisine les 40 % alors que c...
	Un des éléments qui contribuent à façonner les représentations des Belges d’origine africaine est le grand nombre de monuments, de statues et de plaques commémoratives à la gloire de la colonisation, telle cette allégorie du « Génie belge guidant le C...
	Dans une précédente analyse de l’IRFAM, Charlotte Poisson explique l’enjeu que représente l’occupation de l’espace public par les femmes migrantes a été souligné : « Alors que l’espace public est supposé être neutre, ouvert et accessible à toutes et t...
	Traditionnellement liée aux études supérieures, l’immigration congolaise en Belgique provient de demandes d’asiles, depuis les années 1990, ou de régularisation de personnes séjournant en Belgique de façon illégale, ainsi que d’une immigration liée au...
	Historiquement, la Belgique a énormément bénéficié de sa colonisation du Congo : sur le plan économique et en termes de prestige international. L’absence de reconnaissance de ce fait, l’absence d’enseignement dans les écoles et auprès du grand public ...
	À côté de la question des représentations stéréotypées des Afrodescendants vient celle, plus générale, de la représentativité d’une partie de la population, jusqu’ici sous-représentée, voire invisibilisée, dans l’espace public. L’inscription de la gra...
	La mémoire et les souvenirs collectifs ne sont pas l’histoire
	Il y a longtemps que s’est établi un consensus parmi les scientifiques sur les faits : l’histoire de la colonisation est une histoire violente et raciste. Un ouvrage de référence pour le grand public rédigé par un collectif d’historiens, Le Congo colo...
	Le colonialisme est un système qui se caractérise par la violence, la répression par les armes de toute forme d’opposition, le racisme et la ségrégation des populations en présence, le refus du métissage, l’exploitation économique, un commerce fondé s...
	 
	Au départ, le projet colonial belge était un projet personnel du roi Léopold II : son but était de s’enrichir en gagnant de l’argent sur le marché des matières premières, comme le faisaient les autres pays d’Europe. Ce projet de la noblesse et de la b...
	Une belle vitrine vertueuse a été construite pour habiller une entreprise impériale dont on ne peut plus nier, avec le recul de l’histoire, les côtés les sombres. La parution de l’ouvrage d’Adam Hochschild en 1998, traduit en français en 2007, Les fan...
	Le souvenir collectif, pourtant, reste imprégné par la propagande « civilisatrice » qui glorifie la colonisation et en gomme les aspects négatifs. Après le choc de l’indépendance et une longue phase de silence, une bonne partie de la population belge ...
	Décoloniser les esprits

