Harmoniques

Le Bénévolat et solidarité : quand aider interroge la société
S’engager aupres des personnes migrantes a Liege :
portraits

Christina Cerfontaine

© Une analyse de U'IRFAM — Liege, 2026 — n°3

F Ily a des matins ou l'on se réveille avec une
géne sourde au creux du ventre. Une impression
de decalage, comme si le monde qui nous entoure
glissait lentement vers un horizon qui ne nous
ressemble plus. A mesure que s’empilent les
politiques migratoires restrictives, les discours de
Uindifférence

rejet et institutionnelle, quelque

chose geffrite dans notre lien collectif. Et
pourtant, dans ce paysage morose, des gestes
silencieux résistent. A Liége, des citoyennes et
citoyens, souvent dans lombre, s’engagent
bénévolement dans des associations de soutien
aux personnes migrantes. Sans salaire. Sans

obligation. Par conviction.

Cet engagement discret, mais tenace, interroge
profondément la société contemporaine. Que
cherche-t-on a réparer en tendant la main ? A quoi
répond ce besoin d’agir |4 ou UEtat se retire ? Et
qgue signifie, aujourd’hui, «aider» l'autre dans un
monde traversé par les inégalités, les dominations

et les fractures identitaires ?

Cette analyse explore les ressorts de l'engagement
bénévole en faveur des migrants, a [’échelle de la
province de Liege. A partir dentretiens semi-

directifs menés auprés de bénévoles actives dans

différentes ASBL, il s’agit de comprendre qui sont
ces personnes qui donnent de leur temps, quelles
valeurs les animent, et comment leur action
sinscrit dans un tissu social, politique et

symbolique.

Afin  de garantir lanonymat, les prénoms
mentionnés sont fictifs . Jacqueline et Virginie
sont deux jeunes diplémées titulaires d’un master,
respectivement en sociologie et en psychologie,
interrogées dans le cadre de cette analyse. Toutes
deux se trouvent en transition professionnelle au
cherchant un

Elles

moment de leur engagement,

emploi stable aprés leurs études.
s’investissent dans des associations de taille
modeste, actives dans l'accompagnement
administratif, Uapprentissage du francgais et le
soutien psychosocial aux personnes en demande

d’asile ou sans papiers

F

Qui s’engage et pourquoi ?

Quand le djpléme ne suffit plus
« Pour linstant et en attendant de trouver un travail,
Jje m'engage dans [‘association pour passer mon

temps et aussi pour apprendre et avoir de

l'expérience », explique Jacqueline. Cette phrase


https://www.irfam.org/

pourrait sembler anodine, mais elle révele une
réalité sociale importante : le bénévolat comme
occupation d’un temps vide. Jacqueline a terminé
son master en sociologie, elle a les compeétences,
le diplébme, mais pas lemploi. Le bénévolat
devient alors un substitut temporaire au travail,
une maniére d’occuper une place sociale en

attendant mieux.

Virginie exprime une dimension complémentaire :
«Quand jai fini mon mémoire, je navais plus de
travail étudiant, plus de cours... je me suis retrouvée
fort seule, sans but, C’est a ce moment-la que je
me suis dit : autant donner du temps a ¢a. » Ici, le
bénévolat répond a un vide existentiel autant
gu’économique. Aprés des années de Vvie
structurée par les études, la sortie du systeme
universitaire crée un sentiment de désorientation.
S’engager devient une maniere de maintenir un

rythme, une utilité, une identité sociale.

Ces deux témoignages illustrent ce que la
sociologue Maud Simonet (2010) a analysé dans
son ouvrage Le travail bénévole . engagement
citoyen ou travail gratuit ?: le bénévolat peut étre
orienté par des contraintes structurelles plut6t
que par un pur choix libre. Dans un contexte de
précarisation des jeunes dipldbmeé-es, notamment
en sciences humaines, le bénévolat devient une
stratégie d’occupation du temps, d’acquisition
d’expérience, voire de maintien de l'estime de soi

face au chémage.
L'intériorisation de linjonction a lutilité

Jacqueline va plus loin dans l'analyse de sa propre

situation :

«Utile par rapport au travail, je pense quil y a
vraiment toute une notion trés capitaliste des
choses. On fait des études pour avoir un travail, tout
tourne autour de c¢a, jusqua ce quon arrive au

Saint Graal du travail. Et donc quand on n’y arrive

pas, alors qu'on a fait des études et quon a tout
mis en place, comme on nous a dit, depuis
toujours, parce qu-au final, sur 25 ans, ¢a fait 23 ans
d’école pour arriver la ou jen suis aujourd’hui, sans
arriver a trouver un travail. Forcément, il y a ce cote,
tu n'es pas utile, tu ne réponds pas a tout ce qu'on

t'a toujours dit et vendu, et en fait, c’est ta faute. »

Cette citation décrit avec lintériorisation de lidee
qgue la valeur d’'un individu se mesure a son
emploi, que le chdmage est un échec personnel
(« c’est ta faute»), et que 23 années de scolarité
devraient «naturellement» déboucher sur un
emploi stable. Elle pointe aussi le caractéere
totalisant de cette logique : « tout tourne autour de
¢a». Si la valorisation par le travail traverse
différents systémes économiques et politiques,
c'est dans sa forme néolibérale contemporaine
gu'elle devient particulierement contraignante :
lindividu est rendu responsable de son
employabilité, de son activation permanente, de

sa capacité a se vendre sur le marché du travail.

Face a cette injonction, le bénévolat fonctionne
comme une stratégie de réparation identitaire.
Puisque le marché du travail ne reconnait pas sa
valeur, Jacqueline trouve dans l'engagement une
autre forme d’utilité sociale. Elle n’est pas «rien »,
elle nest pas «inutile» : elle aide, elle agit, elle
compte pour quelque chose. Le sociologue Serge
Paugam (2000), dans Le salarié de la précarité, a
montré comment les personnes en situation de
chémage developpent des stratéegies pour
maintenir leur dignité sociale et le bénévolat en

est une.
Des trajectoires socialement situées

Si Jacqueline et Virginie s’engagent, ce n’est pas
seulement parce qu’elles sont au chébmage. C’est
aussi parce que leur parcours social rend cet

engagement pensable et desirable.



Toutes deux sont issues de lenseignement
supérieur et évoluent dans des milieux ou la
solidarité est valorisée. Jacqueline raconte :
«C'est une démarche personnelle. La premiere
ASBL, c’est parce que javais entendu parler d'un de
leurs projets a luniversité et une fois quon
commence en général, on continue.» Virginie
mentionne «une amie qui a participé a un projet »

et une «ASBL tout prés de chez moi ».

Ces éléments peuvent sembler anecdotiques,
mais ils révelent limportance des réseaux sociaux
et de la socialisation. L’engagement ne surgit pas
du néant: il s’inscrit dans des environnements
(université, quartier, cercle d’ami-es) ou certaines
pratiques sont normalisées. Pierre Bourdieu (1980)
a conceptualisé cette réalité a travers la notion
d’habitus : nos manieres d’agir sont fagonnées par
notre histoire sociale, par les milieux que nous
avons fréquentés, par les valeurs que nous avons

intériorisées.

Ainsi, une jeune diplémée issue d’'un milieu cultive
aura beaucoup plus de chances de s’engager dans
une association de soutien aux migrants qu’une
personne sans dipldbme, issue d'un quartier
populaire, sans réseau associatif. Non pas parce
gu’elle serait moralement supérieure, mais parce

gue son parcours 'a disposée a cela.

Le bénévolat comme ressource de résilience .

entre bénéfice réel et logique dactivation

Cette capacité a transformer une situation difficile
(le chdmage) en opportunité d'engagement n'est
pas accessible a tous de la méme maniere. Elle
releve de ce que les psychologues appellent la
résilience cette aptitude a faire face aux

difficultés et a maintenir un  équilibre
psychologique malgré l'adversité. Loin d'étre une
qgualité innée, la résilience se construit dans des

environnements favorables, notamment par la

transmission de ressources culturelles, affectives
et sociales (Michallet, 2009).

Jacqueline et Virginie disposent de cette capacité
a donner du sens a leur situation en s'engageant
pour autrui. Plutét que de vivre le chbmage
uniguement comme une épreuve individuelle,
elles le transforment en un temps d'action
collective. Le bénévolat leur procure des
bénéfices tangibles : maintien de l'estime de soi,
élargissement du réseau social, acquisition de
compeéetences relationnelles et organisationnelles.
Comme l'ont montré Mango et Arara (2016), ces
ressources sont pergues par les bénévoles eux-
mémes comme potentiellement mobilisables

pour faciliter leur insertion professionnelle future.

Cependant, cette dimension positive ne doit pas

masquer une ambiguité fondamentale. En
valorisant la résilience individuelle et l'activation
par le bénévolat, on risque de faire porter aux
individus la responsabilité de « bien gérer » leur
précarité, plutdt que d'interroger les structures qui
produisent le chémage des jeunes diplémés. Le
beéneévolat devient alors une réponse privée a un
probleme public, une solution personnelle qui
dispense de remettre en cause un systeme
économique incapable de créer suffisamment
d'emplois de qualité. C'est précisément ce que
certains chercheurs critiquent sous le terme
d'activation transformer les ch&meurs en
beénévoles pour les maintenir dans une logique de
productivité, méme non rémunérée, tout en
evitant de

questionner les responsabilités

collectives (Simonet, 2010).



Entre contrainte et
conviction : les multiples

visages de l'engagement

Aider comme acte politique discret

Pour Jacqueline et Virginie, s’engager ne se reduit
pas a une occupation du temps disponible. C’est
aussi un positionnement politique, une maniere de

dire quelque chose sur le monde.

Jacqueline le formule ainsi: «la société est
problématique, les stéréotypes sont mauvais pour
tout un chacun et ¢a élojgne les gens les uns des

autres. »

Virginie est plus directe : «Moi je ne fais pas de
grandes manifs, mais aider ici, c’est ma maniére de

dire non. »

Cette phrase de Virginie est particulierement

révélatrice. Elle oppose deux formes

d’engagement: le militantisme visible («/es
grandes manifs») et laction concréte discrete
Pour elle,

(« aider ici»). laide aux migrants

fonctionne comme un refus: refus de
Uindifférence, refus des politiques d’exclusion,

refus de ordre des choses tel qu’il est.

Le politiste américain James Scott (1990) a
théorisé cette forme de résistance sous le
concept de «transcriptions cachées» (hidden
transcripts). Contrairement aux luttes frontales,
publiques et revendicatives, certaines résistances
se déploient de maniere discrete, dans les
interstices du pouvoir. En aidant des personnes
que UEtat ignore ou expulse, les bénévoles

contestent silencieusement lordre politique

dominant. Ils ne font pas la révolution, mais ils
conformer a une

refusent de se logique

d’exclusion.

Cette dimension politique prend des formes
différenciées selon les trajectoires. Jacqueline
assume pleinement une identité militante,
articulant son engagement bénévole a une critique
sociale explicite. Virginie, quant a elle, se tient a
distance du militantisme traditionnel («je ne fais
pas de grandes manifs ») tout en reconnaissant la
portée politique de son action quotidienne. Ces
deux postures illustrent la diversité des rapports a
engagement : pour l'une, le bénévolat prolonge
une conscientisation politique; pour lautre, il
constitue une forme de désobéissance civile
douce, une résistance par les actes plutdt que par
les discours. Dans les deux cas, elles font ce que
UEtat ne fait pas (ou plus), elles accueillent la ou

les politiques publiques ferment les portes.
Quand l'engagement comble les vides de [’Etat

Cette observation souleve une question politique
fondamentale : pourquoi ces citoyennes doivent-
elles, bénévolement, assurer des missions qui
reléveraient normalement de la responsabilité
publique? L’accompagnement administratif, le
soutien psychologique, 'apprentissage linguistique
des personnes migrantes : autant de taches que
UEtat délégue de facto aux associations et, par
ricochet, aux bénévoles. L’Etat se désengage, et on

demande aux citoyen:nes de combler les vides.

Le bénévolat devient ainsi un palliatif a la crise de
UEtat-providence, avec tous les risques que cela
comporte : invisibilisation du travail accompli,
précarisation des bénévoles qui donnent leur
temps sans protection sociale, et absence de
droits sociaux reconnus. Cette réalité transforme
ce qui devrait étre un libre choix citoyen en une
forme de travail gratuit socialement nécessaire

(Simonet, 2010).



Un cadrre légal qui institutionnalise l'ambiguité

Cette zone grise entre engagement citoyen et

travail non rémunere est d’ailleurs
institutionnaliseée par le cadre legal. En Belgique, la
loi du 3juillet 2005 relative aux droits des
volontaires tente d’encadrer cette pratique en
distinguant le «bénévolat» informel (engagement
libre, sans encadrement juridique strict) du
«volontariat» organisé (activité structurée au sein

d’une organisation reconnue).

Ce dernier offre des garanties spécifiques :
assurance en cas d’accident, protection juridique,
remboursement de frais réels. La loi autorise
egalement un dédommagement financier qui,
pour 'année 2024, peut atteindre 40,14 € par jour
dans la limite de 1924,68 € par an. Ces montants
ne sont pas imposables et ne sont pas considérés
comme des revenus, ce qui préserve
théoriquement le caractére «non professionnel »

de lactivité.

Mais cette distinction légale illustre parfaitement

ambiguité du statut : on reconnait

symboliquement  leffort  fourni  (par  un
dédommagement) sans pour autant lui donner le
statut de «revenu» ou de «travail ». Le volontaire
n'‘est ni un travailleur (pas de salaire, pas de
cotisations sociales, pas de droits au chémage) ni
un simple citoyen désintéressé (puisqu’il peut
recevoir une compensation financiére). Il se situe
dans un entre-deux juridique et social qui reflete
les contradictions de nos societés : on a besoin de
son ftravail, mais on refuse de le rémuneérer

pleinement.

Cette architecture légale pose question: ne
contribue-t-elle pas a normaliser un systéme ou
des  taches  essentielles sont  assurées
gratuitement, épargnant ainsi & UEtat et aux

employeurs des colts salariaux ? On y voient ainsi

une forme d’exploitation douce, ou la générosité

individuelle devient fonctionnelle au

désengagement public (Simonet, 2010).

Pour mieux comprendre ces enjeux de statut, de
droits et de limites du volontariat, des structures

comme la Plateforme francophone du Volontariat

ou le Centre d’Information et de Documentation

Jeunesse offrent des ressources précieuses. Elles
permettent aux bénévoles et volontaires de saisir
les contours d’un engagement qui, sous couvert
de solidarité, frole parfois les frontiéres de 'emploi

précarisé.

La quéte de lien social dans une société

fragmentée

Au-dela de la dimension politique, 'engagement
répond aussi a un besoin de lien, de faire société

ensemble.

Virginie Uexprime simplement : « On est tous la en
mode, on cherche au lien, on cherche a aider, tout

simplement, quelque chose de trés humain. »

Jacqueline développe : «Etre en lien les uns avec
les autres, ne pas avoir peur dautrui et juste
apprendre des autres. [...] Je m’engage a ce niveau-
la pour construire, avec plein dautres personnes, la
société qu’on aimerait voir. Une société plus
ouverte, plus dans lentraide, moins axée sur

largent et plus sur le lien humain. »

Ces témoignages révélent une aspiration profonde
: recréer du collectif dans un monde pergu comme
de plus en plus individualiste et fragmenté,
renforcer les mixités dans une société de plus en
plus polarisée. Le bénévolat aupres des migrants
devient un espace ou l'on expérimente une autre
maniéere d'étre ensemble, fondée sur la
coopération plutdét que la compétition, sur la
solidarité plutdt que lindifférence, sur l'ouverture

a la différence plutét que le repli identitaire.


http://www.levolontariat.be/
http://www.cidj.be/
http://www.cidj.be/

Le sociologue américain Robert Putnam (2000) a
analysé cette dynamique dans son ouvrage sur le
déclin de la vie associative aux Etats-Unis. Il
montre que la participation citoyenne repose sur
la confiance sociale : la croyance que les autres
sont dignes de confiance, qu’on peut compter sur
eux, gu’agir ensemble a du sens. Sans cette
confiance, les individus se replient sur eux-
mémes. Cependant, cette théorie trouve ses
limites : le repli n'implique pas nécessairement
lisolement individuel. Des formes collectives
déléteres peuvent aussi émerger, comme le
montrent certaines institutions officielles de
contréle migratoire (telles que l'ICE aux Etats-Unis)
ou certains mouvements hostiles aux migrants,
qui construisent du lien social autour du rejet de

lautre, percu comme « impure ».

C'est précisément cette spécificité du bénévolat
aupres des migrants qui mérite d'étre soulignée :
il construit du lien dans louverture a laltérite
plutdt que dans l'exclusion. Jacqueline et Virginie
incarnent cette forme de confiance sociale
orientée vers laccueil : elles croient que « ca
compte », que leur action, méme modeste,
contribue a quelque chose de plus grand. « S/ on
est nombreux a faire des petites choses, ca
change lambiance, ¢a donne de lespoir », dit
Virginie. Cette phrase traduit une conception
cumulative et collective de l'engagement : ce n'est
pas un acte héroique individuel, mais une
multitude de gestes ordinaires qui, additionnés,

transforment le réel.

Le genre de
’lengagement : quand les
femmes « prennent

soin »

Une surreprésentation féminine qui na rien de

naturel

Un constat simpose des qu’on observe les
associations de soutien aux migrants : les femmes
y sont largement majoritaires. Jacqueline et
Virginie le confirment dans leurs témoignages, et
cette réalité se vérifie dans de nombreuses études
sur le bénévolat dans le secteur social et

humanitaire.

Jacqueline le formule ainsi: «Je pense que
comme femme, on nous apprend plus tét a

prendre soin... ¢a joue forcément. »

Virginie ajoute : «C'est souvent des femmes qui
s’investissent, et parfois je me demande si ce n'est

pas parce qu’on attend ¢a de nous. »

Ces phrases révélent la conscience d’une réalité
sociologique : le soin n’est pas une qualité

féminine  naturelle, mais une disposition
socialement construite. Dés l'enfance, les filles
sont davantage encouragées a étre attentives aux
autres, a écouter, a consoler, a «s’occuper de».
Cette socialisation genrée produit une maniere
d’étre, de penser et dagir qui devient une
disposition profondément ancrée, vécue comme

allant de soi.

Résultat : a lage adulte, les femmes sont
statistiquement plus nombreuses a s'engager
dans des formes de bénévolat liees au care (le
soin, laccompagnement, ['‘écoute), tandis que les
hommes sont surreprésentés dans des formes
d'engagement davantage orientées vers la gestion

organisationnelle, les responsabilités



décisionnelles, les activités sportives ou les
instances politiques (CNCRESS, 2020 ; Simonet,
2010). Cette division sexuée du travail bénévole
reproduit la division sexuée du travail salarié : aux
femmes le relationnel et 'affectif, aux hommes le

stratégique et le décisionnel.
L'éthique du care : une force et une limite

Cette attention portée aux autres, cette capacité a
se mettre a la place de personnes vulnérables,
constitue ce que les philosophes Carol Gilligan
(2008) et Joan Tronto (2009) ont théorisé sous le
nom d’éthique du care. Contrairement a une
éthique fondée uniquement sur des principes
abstraits de justice, l'éthique du care valorise
lattention concrete aux besoins d’autrui, la
reconnaissance de linterdépendance humaine, et

la responsabilité envers les plus fragiles.

Dans le bénévolat auprés des migrants, cette
éthique se traduit par des gestes quotidiens :
ecouter une histoire de vie difficile, accompagner
a une démarche administrative, rassurer
guelgu’un qui a peur d’étre expulsé. Ces gestes ne
relévent pas d’une application froide de principes,
mais d’une présence attentive qui prend en

compte la singularité de chaque personne.

Virginie U'exprime a sa maniere : « On cherche du
lien, on cherche a aider; tout simplement, quelque

chose de trés humain. »

Mais cette éthique du care pose aussi question.
D’abord parce qu’elle reste genrée: ce sont
majoritairement les femmes qui en portent le
poids, souvent gratuitement. Ensuite parce qu’elle
peut devenir une charge invisible: le travail
emotionnel que représente ’écoute, le soutien
psychologique, la gestion des affects, n’est jamais

comptabilisé, ni reconnu institutionnellement.

Enfin, en déléguant aux bénévoles le soin des
personnes que ’Etat abandonne, on privatise une
responsabilité qui devrait étre collective. Au lieu de
renforcer les services publics daccuell,
d’hébergement et d’intégration, on s’en remet a la
«générosité» individuelle. Cette logique, analysée
par la sociologue francgaise Pascale Molinier (2009),
s’inscrit dans une économie morale néolibérale :
U'Etat se retire, et on compte sur les femmes pour

compenser.

Virginie  pointe  ainsi  une  ambivalence :
engagement est vécu comme choisi, valorisant,
source de sens, mais il s’inscrit aussi dans des
attentes sociales genrées qui pesent sur les

femmes.

F

Les ambiguités de la relation
d’aide : entre don,

reconnaissance et pouvoir

Quand lattente dégoit : le « merci» qui ne vient

pas

Lorsque Jacqueline évoque son engagement, elle

utilise spontanément le registre de lattente

décue :

« Parfois, on attend un merci... mais eux n'ont pas
toujours la force de le donner. Alors on se sent un

peu dégu, méme si on sait qu'on ne devrait pas. »

Cette phrase condense plusieurs tensions.
D’abord, laveu dune attente («on attend un
merci») qui contredit le discours du don
désintéressé. Ensuite, la justification de 'absence
de retour («ils n'ont pas la force») qui téemoigne
d’une empathie pour la situation des migrants,
mais qui maintient aussi une asymeétrie : ce sont
eux qui doivent quelque chose, méme si on
comprend qu’ils ne peuvent pas le donner. Enfin,

la culpabilité («on sait qu’on ne devrait pas»)



révele lintériorisation d’une norme morale du don

pur qui entre en conflit avec l'expérience vécue.

Cette tension n’est pas propre a Jacqueline. Elle
renvoie a ce que lanthropologue Marcel Mauss
(1924) a theorisé comme la triple obligation du
don : donner, recevoir, rendre. Méme lorsqu’il se
présente comme gratuit, le don institue une
relation sociale structurée par une attente de
réciprocité. Dans le cas de l'aide aux migrants,
cette réciprocité est d’emblée problématique :
comment «rendre » quand on est en situation de
administrative,

précarité économique,

symbolique ?

Le migrant se trouve ainsi assigneé a une dette

impayable, placés dans une position de
redevabilité : envers le pays daccueil qui les
«tolére », envers les associations qui les «aident »
et envers la société qui « fait un effort ». Cette dette
symbolique peut générer soit de la gratitude
forcée, soit du ressentiment, soit un évitement de

la relation (Sayad, 1999).

Face a cette assignation a la dette, certaines

associations  expérimentent des modalités
d'engagement qui visent a rééquilibrer la relation.
Plutét que de maintenir une séparation stricte
entre « aidants » et « aidés », elles créent des
espaces de réciprocité ou les personnes
migrantes peuvent a leur tour transmettre leurs
savoirs : partage de recettes culinaires, ateliers

d'apprentissage de leur langue maternelle,
témoignages sur leurs cultures d'origine. A Liége,
plusieurs initiatives illustrent cette approche
comme l'association Interra ou encore lasbl Le

Monde des Possibles. Ces initiatives, encore trop

rares, permettent de sortir de la logique unilatérale
du don pour construire des échanges plus

symeétriques, ou chacun apporte et regoit

La réussite de l'autre comme validation de soi
Virginie exprime une autre forme d’attente-:

«Jaimerais quils réussissent, que ¢a marche pour
eux... mais si ¢a narrive pas, jai l'impression davoir

échoué. »

Ici, le « retour » attendu n’est plus la gratitude, mais
la réussite de l'autre, congue comme validation de
son propre engagement. L’échec du migrant
devient 'échec du bénévole, ce qui révele un
investissement émotionnel intense, mais aussi
une forme d’appropriation symbolique du destin

d’autrui.

Le sociologue Jacques Godbout (1992) a montré
que le don moderne oscille entre deux poles : le
don-partage (qui vise la réciprocité et l'égalité) et
le don-dette (qui crée une hiérarchie). Dans le
bénevolat migratoire, cette oscillation est
permanente. Virginie voudrait aider dans une
logique de partage égalitaire, mais la structure
méme de la relation produit une asymeétrie : elle a
des droits, des ressources, du temps; les
personnes qu’elle aide sont en situation de

vulnérabilité.

Cette appropriation n’est pas nécessairement
consciente ou malveillante. Elle découle de la
structure méme de la relation d’aide quand celle-
ci s’'inscrit dans un rapport de pouvoir préexistant :
différence de statut, de droits, de ressources.
Comme l'a analysé Pierre Bourdieu (1980), le don
peut fonctionner comme un capital symbolique,
c’est-a-dire une forme de pouvoir euphémisee,
meconnue comme telle par ceux qui Uexercent. En
aidant, le bénévole accumule un prestige moral
qui le distingue socialement, tandis que le
beneficiaire reste dans une position de reception

passive.


https://www.facebook.com/InterraCult/events
https://www.possibles.org/projets/?cpt=&formation_title=&formation_start_date=&cpt=actions
https://www.possibles.org/projets/?cpt=&formation_title=&formation_start_date=&cpt=actions

Les bénéfices cachés de l'aide : reconnalssance et

capital symbolique

Mais réduire le bénévolat a cette zone de tension
serait insuffisant. Si laide peut engendrer des
déseéquilibres, elle confere aussi a celles et ceux
qui s’y consacrent des bénéfices d’un autre ordre,
tout aussi réels. Ces bénéfices ne sont pas
moneétaires : ils sont

symboliques, sociaux,

existentiels.
Virginie le dit clairement :

«Quand je dis que je fais ¢a, les gens me regardent
différemment, ¢a impressionne un peu.. ¢a me

donne une sorte de crédibilité. »

Cette phrase révele lexistence d'un capital
symbolique lié au bénévolat. Dans certains milieux
sociaux (classes moyennes éduquées,
environnements universitaires, secteurs culturels),
s’engager pour les migrants confere un prestige
moral. On est percu comme quelgu’un de « bien »,
de « généreux », de «conscient ». Cette
reconnaissance sociale n’a rien d’abstrait: elle
peut ouvrir des portes professionnelles, faciliter
des rencontres, renforcer une image de soi

positive.

Le philosophe Axel Honneth (2000) a montré que
la reconnaissance n’est pas un luxe, mais une
condition de Llidentité. Etre wvu, respecté et
considéré pour ce que l'on fait nourrit lestime de
soi, donne confiance et confére un sens a
Uexistence. Le bénévolat devient ainsi un espace
de subjectivation, un lieu ou l'on se sent utile,
present, légitime — parfois méme davantage que

dans lunivers professionnel.
Jacqueline ’évoque avec une grande honnéteté :

« Ca me nourrit, vraiment. Jai limpression d'étre a

ma place. »

Cette phrase dit beaucoup : face a un marché du
travail qui ne lui fait pas de place, Jacqueline
trouve dans le bénévolat une légitimité sociale et
une cohérence existentielle. Elle n’est pas «juste »
une chdmeuse, elle est quelqu’un qui agit, qui

compte, qui fait la différence.

On comprend alors que, derriere le discours du
don pur et désintéresse, se joue aussi une quéte
de sens et de visibilité. Non pas une quéte cynique,
mais une recherche profondément humaine :
celle de trouver sa place dans le regard des autres,
d’habiter une identité morale en accord avec ses

propres valeurs.

Cette reconnaissance, bien qu’inégalement
distribuée selon les contextes sociaux, n’invalide
en rien la sincérité de 'engagement. Elle rappelle
seulement que le bénévolat est traversé par deux
dimensions indissociables : la solidarité envers
autrui et le besoin d’exister soi-méme. C’est peut-
étre la, dans cette tension féconde entre lautre et
soi, que réside la véritable richesse du geste

bénévole.

F

Conclusion : le bénévolat

comme miroir de la société

Cette analyse ne vise ni a disqualifier lengagement
ni a le célébrer naivement, mais a en révéler la
complexité sociologique. Le bénévolat aupres des
migrants n'est ni pur élan du cceur ni simple
reproduction des dominations : il est traversé par
des contradictions qui disent quelque chose de
notre société et de ses rapports de pouvoir.
Reconnaitre ces ambiguités tout en valorisant les
bénéfices réels qu'en retirent les benévoles, c'est
se donner les moyens de construire des formes
d'engagement plus conscientes, plus symétriques,
de domination

plus attentives aux risques



symbolique sans pour autant nier leur dimension

émancipatrice.

Atravers les témoignages de Jacqueline et Virginie
se dessine un portrait nuanceé de lengagement
bénévole contemporain, révélant un espace
hybride ou se mélent aspirations personnelles et
contraintes structurelles, désir de transformer le

monde et besoin de trouver sa place.
Ce que révele l'engagement

D’abord, il révele les failles de notre systeme
economique et social. Le fait que deux jeunes
dipldbmeées motivées ne trouvent pas d’emploi
stable et comblent ce vide par du bénévolat
refléete la précarisation des parcours,
particulierement pour les diplémé-es en sciences
humaines et psychologie. Le bénévolat devient
une réponse individuelle a un probleme collectif :

le chébmage structurel.

Ensuite, il témoigne du retrait de U'Etat. Si des

citoyen'nes  doivent, bénévolement, assurer

laccompagnement administratif, le soutien
psychologique et lapprentissage linguistique de
personnes migrantes, c’est que les services
publics ou les associations financées ne le font
pas (ou plus) suffisamment. Le bénévolat comble
les vides laissés par les politiques d’austérité et de
fermeture migratoire. Il signe les mauvaises

réponses que nos sociétés donnent a
laccélération des migrations internationales. Cette
privatisation du soin social pose question :
jusqu'ou peut-on déléguer aux individus des

responsabilités qui devraient étre collectives ?

Enfin, il révéle des inégalités de genre persistantes.
La surreprésentation des femmes dans le
bénévolat de soin prolonge une division sexuée du
travail qui assigne aux femmes le travail relationnel

et émotionnel, souvent invisibilisé et non reconnu.

Les ambivalences de laide

Mais ce texte montre aussi que lengagement
bénévole est profondément ambivalent. Il porte a

la fois :

e Une dimension politique (résister aux politiques

d’exclusion) et une normalisation (rester

«actif » face au chémage).

e Une quéte de lien social authentique (recréer
du collectif) et une injonction a l'utilité (prouver

qu’on n’est pas «inutile »).

e Un don généreux (aider lautre) et une attente
de retour (reconnaissance, gratitude, réussite) -
pas seulement de lautre, mais aussi de la

sociéte.

e Une éthique du care valorisante (attention a
lautre) et une reproduction des inégalités

(travail gratuit, féminisé, invisibilisé).

Ces contradictions ne sont pas des défauts
individuels : elles sont structurelles. Elles révelent
les tensions d’une société qui, d’un coteé, valorise
la solidarité et lengagement, et de lautre,
précarise les individus et se désengage de ses

responsabilités collectives.

Vers des formes d’engagement plus

émancipatrices ?

Faut-il pour autant renoncer au bénévolat? Non.

Mais il faut en penser les limites et les transformer.

Premiérement, reconnaitre le bénévolat comme
un travail qui mérite reconnaissance, protection
sociale et droits. Cela passe par une meilleure
formation des bénévoles, un encadrement
institutionnel qui évite l'exploitation, et pourquoi
pas, une réflexion sur des formes de rémunération
ou de compensation qui ne transforment pas le

bénévolat en emploi précaire déguisé.

10



Deuxiemement, sortir de la logique
individualisante pour repolitiser l'engagement.
Plutét que de demander aux bénévoles de
«combler les trous», il faut exiger des pouvoirs
publics qu’ils assument leurs responsabilités en
matiere d’accueil, d’hébergement et d’intégration
des personnes migrantes. Le bénévolat peut étre
un complément, mais ne doit jamais devenir un

substitut aux politiques publiques.

Troisiemement, questionner les rapports de
pouvoir au sein méme de la relation d’aide.
Comment construire des relations plus
horizontales, ou les personnes migrantes ne sont
pas seulement des « bénéficiaires» passifs, mais
des acteurs a part entiere? Comment éviter le
paternalisme, la condescendance, la domination
symbolique ? Certaines associations
expérimentent des formes de co-construction ou
les migrants participent aux décisions, deviennent
salaries.  Ces

eux-mémes bénévoles ou

expériences meéritent d’étre encouragees et

généralisées.

Quatriemement, visibiliser et valoriser le travail de
care accompli majoritairement par des femmes,
tout en ceuvrant pour une redistribution plus
égalitaire de ce travail. Pourquoi les hommes sont-
ils si peu présents dans laccompagnement

relationnel ? Comment déconstruire les

stéréotypes de genre qui naturalisent cette

division du travail ?

Un geste modeste, mais essentiel

Malgré toutes ces tensions, les témoignages de
Jacqueline et Virginie rappellent une vérité
essentielle : dans un monde traversé par les replis
identitaires, les politiques de rejet et la
fragmentation sociale, il existe encore des lieux ou
on choisit de répondre a la vulnérabilité par la

présence, et au désengagement par U'attention.

Leur engagement n’est pas héroique, il n’est pas
pur, il nest pas sans contradictions. Mais il
maintient vivante lidée d’'une société fondée sur
hospitalité, la dignité et le lien social. Leur action,
bien que souvent invisible, constitue un rempart
symbolique contre lindifférence et l'érosion du

vivre-ensemble.

Jacqueline le dit avec simplicité : «Je m’engage
pour construire, avec plein d’autres personnes, la
société qu’on aimerait voir. Une société plus
ouverte, plus dans lentraide, moins axée sur

largent et plus sur le lien humain. »

Cest peut-étre la, dans ces gestes modestes,
mais obstinés, que se loge aujourd’hui Uune des
conditions les plus précieuses du commun : la

possibilité de continuer a faire sociéte.

Comprendre le bénévolat, ce n’est donc pas
seulement décrire une pratique locale: c’est
éclairer une forme de résistance morale qui
interroge la société dans son ensemble. C’est
rappeler que, face aux logiques de marché, de
fermeture et d’individualisme, d’autres maniéres

d’étre ensemble restent possibles.

n



Bibliographie

Bourdieu, P. (1980), Le Sens pratique, Paris : Les Editions de Minuit.

CNCRESS (2020), Genre et bénévolat : femmes et hommes, un méme engagement bénévole ?, Observatoire de l'égalité femmes-
hommes dans l'économie sociale et solidaire, Paris.

Gilligan, C. (2008), Une voix différente : pour une éthique du care, Paris : Flammarion.
Godbout, J.T. (avec Caillé, A.) (1992), L’esprit du don, Paris : La Découverte.
Honneth, A. (2000), La Lutte pour la reconnaissance, Paris : Editions du Cerf.

Mango, A, et Arara, R. (2016). « Le bénévolat comme dispositif d'insertion a lemploi des migrants : a quel prix ?», dans A. Mango
(dir.), Pratiques d’interculturalité. Communication, apprentissages et dispositifs d’insertion, Paris : L’Harmattan, pp. 143-162.

Mauss, M. (1924), Essai sur le don. Forme et raison de 'échange dans les sociétés archaiques, L’Année Sociologique, 1 (Nouvelle
série), pp. 30-186.

Michallet, B. (2009), « Résilience : Perspective historique, défis théoriques et enjeux cliniques », Frontieres, vol. 22, n° 1-2, pp. 10-18.

Molinier, P., Laugier, S., et Paperman, P. (2009), Qu’est-ce que le care ? Souci des autres, sensibilité, responsabilité, Paris : Payot.

Paugam, S. (2000), Le salarié de la precarité : les nouvelles formes de lintégration professionnelle, Paris : PUF.

Putnam, R. (2000), Bowling Alone : The Collapse and Revival of American Community, New York : Simon et Schuster.

Sayad, A. (1999), La double absence. Des illusions de 'émigré aux souffrances de limmigre, Paris : Seuil.

Scott, J.C. (1990), Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, New Haven : Yale University Press.

Simonet, M. (2010), Le travail bénévole : engagement citoyen ou travail gratuit ?, Paris : La Dispute.

Tronto, J. C. (2009), Un monde vulnérable : pour une politique du care, Paris : La Découverte.

12



	Le Bénévolat et solidarité : quand aider interroge la société S’engager auprès des personnes migrantes à Liège : portraits
	Christina Cerfontaine
	© Une analyse de l’IRFAM – Liège, 2026 – n 3
	Qui s’engage et pourquoi ?

