
 1 

Le Bénévolat et solidarité : quand aider interroge la société 
S’engager auprès des personnes migrantes à Liège : 

portraits 

Christina Cerfontaine 

 

© Une analyse de l’IRFAM – Liège, 2026 – n°3

Il y a des matins où l’on se réveille avec une 

gêne sourde au creux du ventre. Une impression 

de décalage, comme si le monde qui nous entoure 

glissait lentement vers un horizon qui ne nous 

ressemble plus. À mesure que s’empilent les 

politiques migratoires restrictives, les discours de 

rejet et l’indifférence institutionnelle, quelque 

chose s’effrite dans notre lien collectif. Et 

pourtant, dans ce paysage morose, des gestes 

silencieux résistent. À Liège, des citoyennes et 

citoyens, souvent dans l’ombre, s’engagent 

bénévolement dans des associations de soutien 

aux personnes migrantes. Sans salaire. Sans 

obligation. Par conviction. 

Cet engagement discret, mais tenace, interroge 

profondément la société contemporaine. Que 

cherche-t-on à réparer en tendant la main ? À quoi 

répond ce besoin d’agir là où l’État se retire ? Et 

que signifie, aujourd’hui, « aider » l’autre dans un 

monde traversé par les inégalités, les dominations 

et les fractures identitaires ? 

Cette analyse explore les ressorts de l’engagement 

bénévole en faveur des migrants, à l’échelle de la 

province de Liège. À partir d’entretiens semi-

directifs menés auprès de bénévoles actives dans 

différentes ASBL, il s’agit de comprendre qui sont 

ces personnes qui donnent de leur temps, quelles 

valeurs les animent, et comment leur action 

s’inscrit dans un tissu social, politique et 

symbolique. 

Afin de garantir l’anonymat, les prénoms 

mentionnés sont fictifs : Jacqueline et Virginie 

sont deux jeunes diplômées titulaires d’un master, 

respectivement en sociologie et en psychologie, 

interrogées dans le cadre de cette analyse. Toutes 

deux se trouvent en transition professionnelle au 

moment de leur engagement, cherchant un 

emploi stable après leurs études. Elles 

s’investissent dans des associations de taille 

modeste, actives dans l’accompagnement 

administratif, l’apprentissage du français et le 

soutien psychosocial aux personnes en demande 

d’asile ou sans papiers 

Qui s’engage et pourquoi ?  

Quand le diplôme ne suffit plus 

« Pour l’instant et en attendant de trouver un travail, 

je m’engage dans l’association pour passer mon 

temps et aussi pour apprendre et avoir de 

l’expérience », explique Jacqueline. Cette phrase 

https://www.irfam.org/


 2 

pourrait sembler anodine, mais elle révèle une 

réalité sociale importante : le bénévolat comme 

occupation d’un temps vide. Jacqueline a terminé 

son master en sociologie, elle a les compétences, 

le diplôme, mais pas l’emploi. Le bénévolat 

devient alors un substitut temporaire au travail, 

une manière d’occuper une place sociale en 

attendant mieux. 

Virginie exprime une dimension complémentaire : 

« Quand j’ai fini mon mémoire, je n’avais plus de 

travail étudiant, plus de cours… je me suis retrouvée 

fort seule, sans but. C’est à ce moment-là que je 

me suis dit : autant donner du temps à ça. » Ici, le 

bénévolat répond à un vide existentiel autant 

qu’économique. Après des années de vie 

structurée par les études, la sortie du système 

universitaire crée un sentiment de désorientation. 

S’engager devient une manière de maintenir un 

rythme, une utilité, une identité sociale. 

Ces deux témoignages illustrent ce que la 

sociologue Maud Simonet (2010) a analysé dans 

son ouvrage Le travail bénévole : engagement 

citoyen ou travail gratuit ? : le bénévolat peut être 

orienté par des contraintes structurelles plutôt 

que par un pur choix libre. Dans un contexte de 

précarisation des jeunes diplômé·es, notamment 

en sciences humaines, le bénévolat devient une 

stratégie d’occupation du temps, d’acquisition 

d’expérience, voire de maintien de l’estime de soi 

face au chômage. 

L’intériorisation de l’injonction à l’utilité 

Jacqueline va plus loin dans l’analyse de sa propre 

situation : 

« Utile par rapport au travail, je pense qu’il y a 

vraiment toute une notion très capitaliste des 

choses. On fait des études pour avoir un travail, tout 

tourne autour de ça, jusqu’à ce qu’on arrive au 

Saint Graal du travail. Et donc quand on n’y arrive 

pas, alors qu’on a fait des études et qu’on a tout 

mis en place, comme on nous a dit, depuis 

toujours, parce qu’au final, sur 25 ans, ça fait 23 ans 

d’école pour arriver là où j’en suis aujourd’hui, sans 

arriver à trouver un travail. Forcément, il y a ce côté, 

tu n’es pas utile, tu ne réponds pas à tout ce qu’on 

t’a toujours dit et vendu, et en fait, c’est ta faute. » 

Cette citation décrit avec l’intériorisation de l’idée 

que la valeur d’un individu se mesure à son 

emploi, que le chômage est un échec personnel 

(« c’est ta faute »), et que 23 années de scolarité 

devraient « naturellement » déboucher sur un 

emploi stable. Elle pointe aussi le caractère 

totalisant de cette logique : « tout tourne autour de 

ça ». Si la valorisation par le travail traverse 

différents systèmes économiques et politiques, 

c'est dans sa forme néolibérale contemporaine 

qu'elle devient particulièrement contraignante : 

l'individu est rendu responsable de son 

employabilité, de son activation permanente, de 

sa capacité à se vendre sur le marché du travail. 

Face à cette injonction, le bénévolat fonctionne 

comme une stratégie de réparation identitaire. 

Puisque le marché du travail ne reconnaît pas sa 

valeur, Jacqueline trouve dans l’engagement une 

autre forme d’utilité sociale. Elle n’est pas « rien », 

elle n’est pas « inutile » : elle aide, elle agit, elle 

compte pour quelque chose. Le sociologue Serge 

Paugam (2000), dans Le salarié de la précarité, a 

montré comment les personnes en situation de 

chômage développent des stratégies pour 

maintenir leur dignité sociale et le bénévolat en 

est une. 

Des trajectoires socialement situées 

Si Jacqueline et Virginie s’engagent, ce n’est pas 

seulement parce qu’elles sont au chômage. C’est 

aussi parce que leur parcours social rend cet 

engagement pensable et désirable. 



 3 

Toutes deux sont issues de l’enseignement 

supérieur et évoluent dans des milieux où la 

solidarité est valorisée. Jacqueline raconte : 

« C’est une démarche personnelle. La première 

ASBL, c’est parce que j’avais entendu parler d’un de 

leurs projets à l’université et une fois qu’on 

commence en général, on continue. » Virginie 

mentionne « une amie qui a participé à un projet » 

et une « ASBL tout près de chez moi ». 

Ces éléments peuvent sembler anecdotiques, 

mais ils révèlent l’importance des réseaux sociaux 

et de la socialisation. L’engagement ne surgit pas 

du néant : il s’inscrit dans des environnements 

(université, quartier, cercle d’ami·es) où certaines 

pratiques sont normalisées. Pierre Bourdieu (1980) 

a conceptualisé cette réalité à travers la notion 

d’habitus : nos manières d’agir sont façonnées par 

notre histoire sociale, par les milieux que nous 

avons fréquentés, par les valeurs que nous avons 

intériorisées. 

Ainsi, une jeune diplômée issue d’un milieu cultivé 

aura beaucoup plus de chances de s’engager dans 

une association de soutien aux migrants qu’une 

personne sans diplôme, issue d’un quartier 

populaire, sans réseau associatif. Non pas parce 

qu’elle serait moralement supérieure, mais parce 

que son parcours l’a disposée à cela. 

Le bénévolat comme ressource de résilience : 

entre bénéfice réel et logique d'activation 

Cette capacité à transformer une situation difficile 

(le chômage) en opportunité d'engagement n'est 

pas accessible à tous de la même manière. Elle 

relève de ce que les psychologues appellent la 

résilience : cette aptitude à faire face aux 

difficultés et à maintenir un équilibre 

psychologique malgré l'adversité. Loin d'être une 

qualité innée, la résilience se construit dans des 

environnements favorables, notamment par la 

transmission de ressources culturelles, affectives 

et sociales (Michallet, 2009). 

Jacqueline et Virginie disposent de cette capacité 

à donner du sens à leur situation en s'engageant 

pour autrui. Plutôt que de vivre le chômage 

uniquement comme une épreuve individuelle, 

elles le transforment en un temps d'action 

collective. Le bénévolat leur procure des 

bénéfices tangibles : maintien de l'estime de soi, 

élargissement du réseau social, acquisition de 

compétences relationnelles et organisationnelles. 

Comme l'ont montré Manço et Arara (2016), ces 

ressources sont perçues par les bénévoles eux-

mêmes comme potentiellement mobilisables 

pour faciliter leur insertion professionnelle future. 

Cependant, cette dimension positive ne doit pas 

masquer une ambiguïté fondamentale. En 

valorisant la résilience individuelle et l'activation 

par le bénévolat, on risque de faire porter aux 

individus la responsabilité de « bien gérer » leur 

précarité, plutôt que d'interroger les structures qui 

produisent le chômage des jeunes diplômés. Le 

bénévolat devient alors une réponse privée à un 

problème public, une solution personnelle qui 

dispense de remettre en cause un système 

économique incapable de créer suffisamment 

d'emplois de qualité. C'est précisément ce que 

certains chercheurs critiquent sous le terme 

d'activation : transformer les chômeurs en 

bénévoles pour les maintenir dans une logique de 

productivité, même non rémunérée, tout en 

évitant de questionner les responsabilités 

collectives (Simonet, 2010).  

  



 4 

Entre contrainte et 

conviction : les multiples 

visages de l’engagement 

Aider comme acte politique discret 

Pour Jacqueline et Virginie, s’engager ne se réduit 

pas à une occupation du temps disponible. C’est 

aussi un positionnement politique, une manière de 

dire quelque chose sur le monde. 

Jacqueline le formule ainsi : « La société est 

problématique, les stéréotypes sont mauvais pour 

tout un chacun et ça éloigne les gens les uns des 

autres. » 

Virginie est plus directe : « Moi je ne fais pas de 

grandes manifs, mais aider ici, c’est ma manière de 

dire non. » 

Cette phrase de Virginie est particulièrement 

révélatrice. Elle oppose deux formes 

d’engagement : le militantisme visible (« les 

grandes manifs ») et l’action concrète discrète 

(« aider ici »). Pour elle, l’aide aux migrants 

fonctionne comme un refus : refus de 

l’indifférence, refus des politiques d’exclusion, 

refus de l’ordre des choses tel qu’il est. 

Le politiste américain James Scott (1990) a 

théorisé cette forme de résistance sous le 

concept de « transcriptions cachées » (hidden 

transcripts). Contrairement aux luttes frontales, 

publiques et revendicatives, certaines résistances 

se déploient de manière discrète, dans les 

interstices du pouvoir. En aidant des personnes 

que l’État ignore ou expulse, les bénévoles 

contestent silencieusement l’ordre politique 

dominant. Ils ne font pas la révolution, mais ils 

refusent de se conformer à une logique 

d’exclusion. 

Cette dimension politique prend des formes 

différenciées selon les trajectoires. Jacqueline 

assume pleinement une identité militante, 

articulant son engagement bénévole à une critique 

sociale explicite. Virginie, quant à elle, se tient à 

distance du militantisme traditionnel (« je ne fais 

pas de grandes manifs ») tout en reconnaissant la 

portée politique de son action quotidienne. Ces 

deux postures illustrent la diversité des rapports à 

l’engagement : pour l’une, le bénévolat prolonge 

une conscientisation politique ; pour l’autre, il 

constitue une forme de désobéissance civile 

douce, une résistance par les actes plutôt que par 

les discours. Dans les deux cas, elles font ce que 

l’État ne fait pas (ou plus), elles accueillent là où 

les politiques publiques ferment les portes. 

Quand l’engagement comble les vides de l’État 

Cette observation soulève une question politique 

fondamentale : pourquoi ces citoyennes doivent-

elles, bénévolement, assurer des missions qui 

relèveraient normalement de la responsabilité 

publique ? L’accompagnement administratif, le 

soutien psychologique, l’apprentissage linguistique 

des personnes migrantes : autant de tâches que 

l’État délègue de facto aux associations et, par 

ricochet, aux bénévoles. L’État se désengage, et on 

demande aux citoyen·nes de combler les vides. 

Le bénévolat devient ainsi un palliatif à la crise de 

l’État-providence, avec tous les risques que cela 

comporte : invisibilisation du travail accompli, 

précarisation des bénévoles qui donnent leur 

temps sans protection sociale, et absence de 

droits sociaux reconnus. Cette réalité transforme 

ce qui devrait être un libre choix citoyen en une 

forme de travail gratuit socialement nécessaire 

(Simonet, 2010). 

 

 



 5 

Un cadre légal qui institutionnalise l’ambiguïté 

Cette zone grise entre engagement citoyen et 

travail non rémunéré est d’ailleurs 

institutionnalisée par le cadre légal. En Belgique, la 

loi du 3 juillet 2005 relative aux droits des 

volontaires tente d’encadrer cette pratique en 

distinguant le « bénévolat » informel (engagement 

libre, sans encadrement juridique strict) du 

« volontariat » organisé (activité structurée au sein 

d’une organisation reconnue). 

Ce dernier offre des garanties spécifiques : 

assurance en cas d’accident, protection juridique, 

remboursement de frais réels. La loi autorise 

également un dédommagement financier qui, 

pour l’année 2024, peut atteindre 40,14 € par jour 

dans la limite de 1 924,68 € par an. Ces montants 

ne sont pas imposables et ne sont pas considérés 

comme des revenus, ce qui préserve 

théoriquement le caractère « non professionnel » 

de l’activité. 

Mais cette distinction légale illustre parfaitement 

l’ambiguïté du statut : on reconnaît 

symboliquement l’effort fourni (par un 

dédommagement) sans pour autant lui donner le 

statut de « revenu » ou de « travail ». Le volontaire 

n’est ni un travailleur (pas de salaire, pas de 

cotisations sociales, pas de droits au chômage) ni 

un simple citoyen désintéressé (puisqu’il peut 

recevoir une compensation financière). Il se situe 

dans un entre-deux juridique et social qui reflète 

les contradictions de nos sociétés : on a besoin de 

son travail, mais on refuse de le rémunérer 

pleinement. 

Cette architecture légale pose question : ne 

contribue-t-elle pas à normaliser un système où 

des tâches essentielles sont assurées 

gratuitement, épargnant ainsi à l’État et aux 

employeurs des coûts salariaux ? On y voient ainsi 

une forme d’exploitation douce, où la générosité 

individuelle devient fonctionnelle au 

désengagement public (Simonet, 2010). 

Pour mieux comprendre ces enjeux de statut, de 

droits et de limites du volontariat, des structures 

comme la Plateforme francophone du Volontariat 

ou le Centre d’Information et de Documentation 

Jeunesse offrent des ressources précieuses. Elles 

permettent aux bénévoles et volontaires de saisir 

les contours d’un engagement qui, sous couvert 

de solidarité, frôle parfois les frontières de l’emploi 

précarisé. 

La quête de lien social dans une société 

fragmentée 

Au-delà de la dimension politique, l’engagement 

répond aussi à un besoin de lien, de faire société 

ensemble. 

Virginie l’exprime simplement : « On est tous là en 

mode, on cherche du lien, on cherche à aider, tout 

simplement, quelque chose de très humain. » 

Jacqueline développe : « Être en lien les uns avec 

les autres, ne pas avoir peur d’autrui et juste 

apprendre des autres. […] Je m’engage à ce niveau-

là pour construire, avec plein d’autres personnes, la 

société qu’on aimerait voir. Une société plus 

ouverte, plus dans l’entraide, moins axée sur 

l’argent et plus sur le lien humain. » 

Ces témoignages révèlent une aspiration profonde 

: recréer du collectif dans un monde perçu comme 

de plus en plus individualiste et fragmenté, 

renforcer les mixités dans une société de plus en 

plus polarisée. Le bénévolat auprès des migrants 

devient un espace où l'on expérimente une autre 

manière d'être ensemble, fondée sur la 

coopération plutôt que la compétition, sur la 

solidarité plutôt que l'indifférence, sur l'ouverture 

à la différence plutôt que le repli identitaire. 

http://www.levolontariat.be/
http://www.cidj.be/
http://www.cidj.be/


 6 

Le sociologue américain Robert Putnam (2000) a 

analysé cette dynamique dans son ouvrage sur le 

déclin de la vie associative aux États-Unis. Il 

montre que la participation citoyenne repose sur 

la confiance sociale : la croyance que les autres 

sont dignes de confiance, qu’on peut compter sur 

eux, qu’agir ensemble a du sens. Sans cette 

confiance, les individus se replient sur eux-

mêmes. Cependant, cette théorie trouve ses 

limites : le repli n'implique pas nécessairement 

l'isolement individuel. Des formes collectives 

délétères peuvent aussi émerger, comme le 

montrent certaines institutions officielles de 

contrôle migratoire (telles que l'ICE aux États-Unis) 

ou certains mouvements hostiles aux migrants, 

qui construisent du lien social autour du rejet de 

l'autre, perçu comme « impure ».  

C'est précisément cette spécificité du bénévolat 

auprès des migrants qui mérite d'être soulignée : 

il construit du lien dans l'ouverture à l'altérité 

plutôt que dans l'exclusion. Jacqueline et Virginie 

incarnent cette forme de confiance sociale 

orientée vers l'accueil : elles croient que « ça 

compte », que leur action, même modeste, 

contribue à quelque chose de plus grand. « Si on 

est nombreux à faire des petites choses, ça 

change l'ambiance, ça donne de l'espoir », dit 

Virginie. Cette phrase traduit une conception 

cumulative et collective de l'engagement : ce n'est 

pas un acte héroïque individuel, mais une 

multitude de gestes ordinaires qui, additionnés, 

transforment le réel. 

Le genre de 

l’engagement : quand les 

femmes « prennent 

soin » 

Une surreprésentation féminine qui n’a rien de 

naturel 

Un constat s’impose dès qu’on observe les 

associations de soutien aux migrants : les femmes 

y sont largement majoritaires. Jacqueline et 

Virginie le confirment dans leurs témoignages, et 

cette réalité se vérifie dans de nombreuses études 

sur le bénévolat dans le secteur social et 

humanitaire. 

Jacqueline le formule ainsi : « Je pense que 

comme femme, on nous apprend plus tôt à 

prendre soin… ça joue forcément. » 

Virginie ajoute : « C’est souvent des femmes qui 

s’investissent, et parfois je me demande si ce n’est 

pas parce qu’on attend ça de nous. » 

Ces phrases révèlent la conscience d’une réalité 

sociologique : le soin n’est pas une qualité 

féminine naturelle, mais une disposition 

socialement construite. Dès l’enfance, les filles 

sont davantage encouragées à être attentives aux 

autres, à écouter, à consoler, à « s’occuper de ». 

Cette socialisation genrée produit une manière 

d’être, de penser et d’agir qui devient une 

disposition profondément ancrée, vécue comme 

allant de soi. 

Résultat : à l'âge adulte, les femmes sont 

statistiquement plus nombreuses à s'engager 

dans des formes de bénévolat liées au care (le 

soin, l'accompagnement, l'écoute), tandis que les 

hommes sont surreprésentés dans des formes 

d'engagement davantage orientées vers la gestion 

organisationnelle, les responsabilités 



 7 

décisionnelles, les activités sportives ou les 

instances politiques (CNCRESS, 2020 ; Simonet, 

2010). Cette division sexuée du travail bénévole 

reproduit la division sexuée du travail salarié : aux 

femmes le relationnel et l'affectif, aux hommes le 

stratégique et le décisionnel. 

L’éthique du care : une force et une limite 

Cette attention portée aux autres, cette capacité à 

se mettre à la place de personnes vulnérables, 

constitue ce que les philosophes Carol Gilligan 

(2008) et Joan Tronto (2009) ont théorisé sous le 

nom d’éthique du care. Contrairement à une 

éthique fondée uniquement sur des principes 

abstraits de justice, l’éthique du care valorise 

l’attention concrète aux besoins d’autrui, la 

reconnaissance de l’interdépendance humaine, et 

la responsabilité envers les plus fragiles. 

Dans le bénévolat auprès des migrants, cette 

éthique se traduit par des gestes quotidiens : 

écouter une histoire de vie difficile, accompagner 

à une démarche administrative, rassurer 

quelqu’un qui a peur d’être expulsé. Ces gestes ne 

relèvent pas d’une application froide de principes, 

mais d’une présence attentive qui prend en 

compte la singularité de chaque personne. 

Virginie l’exprime à sa manière : « On cherche du 

lien, on cherche à aider, tout simplement, quelque 

chose de très humain. » 

Mais cette éthique du care pose aussi question. 

D’abord parce qu’elle reste genrée : ce sont 

majoritairement les femmes qui en portent le 

poids, souvent gratuitement. Ensuite parce qu’elle 

peut devenir une charge invisible : le travail 

émotionnel que représente l’écoute, le soutien 

psychologique, la gestion des affects, n’est jamais 

comptabilisé, ni reconnu institutionnellement. 

Enfin, en déléguant aux bénévoles le soin des 

personnes que l’État abandonne, on privatise une 

responsabilité qui devrait être collective. Au lieu de 

renforcer les services publics d’accueil, 

d’hébergement et d’intégration, on s’en remet à la 

« générosité » individuelle. Cette logique, analysée 

par la sociologue française Pascale Molinier (2009), 

s’inscrit dans une économie morale néolibérale : 

l’État se retire, et on compte sur les femmes pour 

compenser. 

Virginie pointe ainsi une ambivalence : 

l’engagement est vécu comme choisi, valorisant, 

source de sens, mais il s’inscrit aussi dans des 

attentes sociales genrées qui pèsent sur les 

femmes.  

Les ambiguïtés de la relation 

d’aide : entre don, 

reconnaissance et pouvoir 

Quand l’attente déçoit : le « merci » qui ne vient 

pas 

Lorsque Jacqueline évoque son engagement, elle 

utilise spontanément le registre de l’attente 

déçue : 

« Parfois, on attend un merci… mais eux n’ont pas 

toujours la force de le donner. Alors on se sent un 

peu déçu, même si on sait qu’on ne devrait pas. » 

Cette phrase condense plusieurs tensions. 

D’abord, l’aveu d’une attente (« on attend un 

merci ») qui contredit le discours du don 

désintéressé. Ensuite, la justification de l’absence 

de retour (« ils n’ont pas la force ») qui témoigne 

d’une empathie pour la situation des migrants, 

mais qui maintient aussi une asymétrie : ce sont 

eux qui doivent quelque chose, même si on 

comprend qu’ils ne peuvent pas le donner. Enfin, 

la culpabilité (« on sait qu’on ne devrait pas ») 



 8 

révèle l’intériorisation d’une norme morale du don 

pur qui entre en conflit avec l’expérience vécue. 

Cette tension n’est pas propre à Jacqueline. Elle 

renvoie à ce que l’anthropologue Marcel Mauss 

(1924) a théorisé comme la triple obligation du 

don : donner, recevoir, rendre. Même lorsqu’il se 

présente comme gratuit, le don institue une 

relation sociale structurée par une attente de 

réciprocité. Dans le cas de l’aide aux migrants, 

cette réciprocité est d’emblée problématique : 

comment « rendre » quand on est en situation de 

précarité administrative, économique, 

symbolique ? 

Le migrant se trouve ainsi assigné à une dette 

impayable, placés dans une position de 

redevabilité : envers le pays d’accueil qui les 

« tolère », envers les associations qui les « aident » 

et envers la société qui « fait un effort ». Cette dette 

symbolique peut générer soit de la gratitude 

forcée, soit du ressentiment, soit un évitement de 

la relation (Sayad, 1999). 

Face à cette assignation à la dette, certaines 

associations expérimentent des modalités 

d'engagement qui visent à rééquilibrer la relation. 

Plutôt que de maintenir une séparation stricte 

entre « aidants » et « aidés », elles créent des 

espaces de réciprocité où les personnes 

migrantes peuvent à leur tour transmettre leurs 

savoirs : partage de recettes culinaires, ateliers 

d'apprentissage de leur langue maternelle, 

témoignages sur leurs cultures d'origine. À Liège, 

plusieurs initiatives illustrent cette approche 

comme l'association Interra ou encore l'asbl Le 

Monde des Possibles. Ces initiatives, encore trop 

rares, permettent de sortir de la logique unilatérale 

du don pour construire des échanges plus 

symétriques, où chacun apporte et reçoit 

 

La réussite de l’autre comme validation de soi 

Virginie exprime une autre forme d’attente : 

« J’aimerais qu’ils réussissent, que ça marche pour 

eux… mais si ça n’arrive pas, j’ai l’impression d’avoir 

échoué. » 

Ici, le « retour » attendu n’est plus la gratitude, mais 

la réussite de l’autre, conçue comme validation de 

son propre engagement. L’échec du migrant 

devient l’échec du bénévole, ce qui révèle un 

investissement émotionnel intense, mais aussi 

une forme d’appropriation symbolique du destin 

d’autrui. 

Le sociologue Jacques Godbout (1992) a montré 

que le don moderne oscille entre deux pôles : le 

don-partage (qui vise la réciprocité et l’égalité) et 

le don-dette (qui crée une hiérarchie). Dans le 

bénévolat migratoire, cette oscillation est 

permanente. Virginie voudrait aider dans une 

logique de partage égalitaire, mais la structure 

même de la relation produit une asymétrie : elle a 

des droits, des ressources, du temps ; les 

personnes qu’elle aide sont en situation de 

vulnérabilité. 

Cette appropriation n’est pas nécessairement 

consciente ou malveillante. Elle découle de la 

structure même de la relation d’aide quand celle-

ci s’inscrit dans un rapport de pouvoir préexistant : 

différence de statut, de droits, de ressources. 

Comme l’a analysé Pierre Bourdieu (1980), le don 

peut fonctionner comme un capital symbolique, 

c’est-à-dire une forme de pouvoir euphémisée, 

méconnue comme telle par ceux qui l’exercent. En 

aidant, le bénévole accumule un prestige moral 

qui le distingue socialement, tandis que le 

bénéficiaire reste dans une position de réception 

passive. 

https://www.facebook.com/InterraCult/events
https://www.possibles.org/projets/?cpt=&formation_title=&formation_start_date=&cpt=actions
https://www.possibles.org/projets/?cpt=&formation_title=&formation_start_date=&cpt=actions


 9 

Les bénéfices cachés de l’aide : reconnaissance et 

capital symbolique 

Mais réduire le bénévolat à cette zone de tension 

serait insuffisant. Si l’aide peut engendrer des 

déséquilibres, elle confère aussi à celles et ceux 

qui s’y consacrent des bénéfices d’un autre ordre, 

tout aussi réels. Ces bénéfices ne sont pas 

monétaires : ils sont symboliques, sociaux, 

existentiels. 

Virginie le dit clairement : 

« Quand je dis que je fais ça, les gens me regardent 

différemment, ça impressionne un peu… ça me 

donne une sorte de crédibilité. » 

Cette phrase révèle l’existence d’un capital 

symbolique lié au bénévolat. Dans certains milieux 

sociaux (classes moyennes éduquées, 

environnements universitaires, secteurs culturels), 

s’engager pour les migrants confère un prestige 

moral. On est perçu comme quelqu’un de « bien », 

de « généreux », de « conscient ». Cette 

reconnaissance sociale n’a rien d’abstrait : elle 

peut ouvrir des portes professionnelles, faciliter 

des rencontres, renforcer une image de soi 

positive. 

Le philosophe Axel Honneth (2000) a montré que 

la reconnaissance n’est pas un luxe, mais une 

condition de l’identité. Être vu, respecté et 

considéré pour ce que l’on fait nourrit l’estime de 

soi, donne confiance et confère un sens à 

l’existence. Le bénévolat devient ainsi un espace 

de subjectivation, un lieu où l’on se sent utile, 

présent, légitime — parfois même davantage que 

dans l’univers professionnel. 

Jacqueline l’évoque avec une grande honnêteté : 

« Ça me nourrit, vraiment. J’ai l’impression d’être à 

ma place. » 

Cette phrase dit beaucoup : face à un marché du 

travail qui ne lui fait pas de place, Jacqueline 

trouve dans le bénévolat une légitimité sociale et 

une cohérence existentielle. Elle n’est pas « juste » 

une chômeuse, elle est quelqu’un qui agit, qui 

compte, qui fait la différence. 

On comprend alors que, derrière le discours du 

don pur et désintéressé, se joue aussi une quête 

de sens et de visibilité. Non pas une quête cynique, 

mais une recherche profondément humaine : 

celle de trouver sa place dans le regard des autres, 

d’habiter une identité morale en accord avec ses 

propres valeurs. 

Cette reconnaissance, bien qu’inégalement 

distribuée selon les contextes sociaux, n’invalide 

en rien la sincérité de l’engagement. Elle rappelle 

seulement que le bénévolat est traversé par deux 

dimensions indissociables : la solidarité envers 

autrui et le besoin d’exister soi-même. C’est peut-

être là, dans cette tension féconde entre l’autre et 

soi, que réside la véritable richesse du geste 

bénévole. 

Conclusion : le bénévolat 

comme miroir de la société 

Cette analyse ne vise ni à disqualifier l'engagement 

ni à le célébrer naïvement, mais à en révéler la 

complexité sociologique. Le bénévolat auprès des 

migrants n'est ni pur élan du cœur ni simple 

reproduction des dominations : il est traversé par 

des contradictions qui disent quelque chose de 

notre société et de ses rapports de pouvoir. 

Reconnaître ces ambiguïtés tout en valorisant les 

bénéfices réels qu'en retirent les bénévoles, c'est 

se donner les moyens de construire des formes 

d'engagement plus conscientes, plus symétriques, 

plus attentives aux risques de domination 



 10 

symbolique sans pour autant nier leur dimension 

émancipatrice. 

À travers les témoignages de Jacqueline et Virginie 

se dessine un portrait nuancé de l'engagement 

bénévole contemporain, révélant un espace 

hybride où se mêlent aspirations personnelles et 

contraintes structurelles, désir de transformer le 

monde et besoin de trouver sa place. 

Ce que révèle l’engagement 

D’abord, il révèle les failles de notre système 

économique et social. Le fait que deux jeunes 

diplômées motivées ne trouvent pas d’emploi 

stable et comblent ce vide par du bénévolat 

reflète la précarisation des parcours, 

particulièrement pour les diplômé·es en sciences 

humaines et psychologie. Le bénévolat devient 

une réponse individuelle à un problème collectif : 

le chômage structurel. 

Ensuite, il témoigne du retrait de l’État. Si des 

citoyen·nes doivent, bénévolement, assurer 

l’accompagnement administratif, le soutien 

psychologique et l’apprentissage linguistique de 

personnes migrantes, c’est que les services 

publics ou les associations financées ne le font 

pas (ou plus) suffisamment. Le bénévolat comble 

les vides laissés par les politiques d’austérité et de 

fermeture migratoire. Il signe les mauvaises 

réponses que nos sociétés donnent à 

l’accélération des migrations internationales. Cette 

privatisation du soin social pose question : 

jusqu’où peut-on déléguer aux individus des 

responsabilités qui devraient être collectives ? 

Enfin, il révèle des inégalités de genre persistantes. 

La surreprésentation des femmes dans le 

bénévolat de soin prolonge une division sexuée du 

travail qui assigne aux femmes le travail relationnel 

et émotionnel, souvent invisibilisé et non reconnu. 

Les ambivalences de l’aide 

Mais ce texte montre aussi que l’engagement 

bénévole est profondément ambivalent. Il porte à 

la fois : 

 Une dimension politique (résister aux politiques 

d’exclusion) et une normalisation (rester 

« actif » face au chômage). 

 Une quête de lien social authentique (recréer 

du collectif) et une injonction à l’utilité (prouver 

qu’on n’est pas « inutile »). 

 Un don généreux (aider l’autre) et une attente 

de retour (reconnaissance, gratitude, réussite) - 

pas seulement de l'autre, mais aussi de la 

société. 

 Une éthique du care valorisante (attention à 

l’autre) et une reproduction des inégalités 

(travail gratuit, féminisé, invisibilisé). 

Ces contradictions ne sont pas des défauts 

individuels : elles sont structurelles. Elles révèlent 

les tensions d’une société qui, d’un côté, valorise 

la solidarité et l’engagement, et de l’autre, 

précarise les individus et se désengage de ses 

responsabilités collectives. 

Vers des formes d’engagement plus 

émancipatrices ? 

Faut-il pour autant renoncer au bénévolat ? Non. 

Mais il faut en penser les limites et les transformer. 

Premièrement, reconnaître le bénévolat comme 

un travail qui mérite reconnaissance, protection 

sociale et droits. Cela passe par une meilleure 

formation des bénévoles, un encadrement 

institutionnel qui évite l’exploitation, et pourquoi 

pas, une réflexion sur des formes de rémunération 

ou de compensation qui ne transforment pas le 

bénévolat en emploi précaire déguisé.  



 11 

Deuxièmement, sortir de la logique 

individualisante pour repolitiser l’engagement. 

Plutôt que de demander aux bénévoles de 

« combler les trous », il faut exiger des pouvoirs 

publics qu’ils assument leurs responsabilités en 

matière d’accueil, d’hébergement et d’intégration 

des personnes migrantes. Le bénévolat peut être 

un complément, mais ne doit jamais devenir un 

substitut aux politiques publiques. 

Troisièmement, questionner les rapports de 

pouvoir au sein même de la relation d’aide. 

Comment construire des relations plus 

horizontales, où les personnes migrantes ne sont 

pas seulement des « bénéficiaires » passifs, mais 

des acteurs à part entière ? Comment éviter le 

paternalisme, la condescendance, la domination 

symbolique ? Certaines associations 

expérimentent des formes de co-construction où 

les migrants participent aux décisions, deviennent 

eux-mêmes bénévoles ou salariés. Ces 

expériences méritent d’être encouragées et 

généralisées. 

Quatrièmement, visibiliser et valoriser le travail de 

care accompli majoritairement par des femmes, 

tout en œuvrant pour une redistribution plus 

égalitaire de ce travail. Pourquoi les hommes sont-

ils si peu présents dans l’accompagnement 

relationnel ? Comment déconstruire les 

stéréotypes de genre qui naturalisent cette 

division du travail ? 

 

Un geste modeste, mais essentiel 

Malgré toutes ces tensions, les témoignages de 

Jacqueline et Virginie rappellent une vérité 

essentielle : dans un monde traversé par les replis 

identitaires, les politiques de rejet et la 

fragmentation sociale, il existe encore des lieux où 

l’on choisit de répondre à la vulnérabilité par la 

présence, et au désengagement par l’attention. 

Leur engagement n’est pas héroïque, il n’est pas 

pur, il n’est pas sans contradictions. Mais il 

maintient vivante l’idée d’une société fondée sur 

l’hospitalité, la dignité et le lien social. Leur action, 

bien que souvent invisible, constitue un rempart 

symbolique contre l’indifférence et l’érosion du 

vivre-ensemble. 

Jacqueline le dit avec simplicité : « Je m’engage 

pour construire, avec plein d’autres personnes, la 

société qu’on aimerait voir. Une société plus 

ouverte, plus dans l’entraide, moins axée sur 

l’argent et plus sur le lien humain. » 

C’est peut-être là, dans ces gestes modestes, 

mais obstinés, que se loge aujourd’hui l’une des 

conditions les plus précieuses du commun : la 

possibilité de continuer à faire société. 

Comprendre le bénévolat, ce n’est donc pas 

seulement décrire une pratique locale : c’est 

éclairer une forme de résistance morale qui 

interroge la société dans son ensemble. C’est 

rappeler que, face aux logiques de marché, de 

fermeture et d’individualisme, d’autres manières 

d’être ensemble restent possibles.

 

 

  



 12 

Bibliographie 
Bourdieu, P. (1980), Le Sens pratique, Paris : Les Éditions de Minuit. 

CNCRESS (2020), Genre et bénévolat : femmes et hommes, un même engagement bénévole ?, Observatoire de l'égalité femmes-
hommes dans l'économie sociale et solidaire, Paris. 

Gilligan, C. (2008), Une voix différente : pour une éthique du care, Paris : Flammarion. 

Godbout, J.T. (avec Caillé, A.) (1992), L’esprit du don, Paris : La Découverte. 

Honneth, A. (2000), La Lutte pour la reconnaissance, Paris : Éditions du Cerf. 

Manço, A., et Arara, R. (2016). « Le bénévolat comme dispositif d’insertion à l’emploi des migrants : à quel prix ? », dans A. Manço 
(dir.), Pratiques d’interculturalité. Communication, apprentissages et dispositifs d’insertion, Paris : L’Harmattan, pp. 143-162. 

Mauss, M. (1924), Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans les sociétés archaïques, L’Année Sociologique, 1 (Nouvelle 
série), pp. 30-186. 

Michallet, B. (2009), « Résilience : Perspective historique, défis théoriques et enjeux cliniques », Frontières, vol. 22, n° 1-2, pp. 10-18. 

Molinier, P., Laugier, S., et Paperman, P. (2009), Qu’est-ce que le care ? Souci des autres, sensibilité, responsabilité, Paris : Payot. 

Paugam, S. (2000), Le salarié de la précarité : les nouvelles formes de l’intégration professionnelle, Paris : PUF. 

Putnam, R. (2000), Bowling Alone : The Collapse and Revival of American Community, New York : Simon et Schuster. 

Sayad, A. (1999), La double absence. Des illusions de l’émigré aux souffrances de l’immigré, Paris : Seuil. 

Scott, J.C. (1990), Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, New Haven : Yale University Press. 

Simonet, M. (2010), Le travail bénévole : engagement citoyen ou travail gratuit ?, Paris : La Dispute. 

Tronto, J. C. (2009), Un monde vulnérable : pour une politique du care, Paris : La Découverte. 

 

 

 

 


	Le Bénévolat et solidarité : quand aider interroge la société S’engager auprès des personnes migrantes à Liège : portraits
	Christina Cerfontaine
	© Une analyse de l’IRFAM – Liège, 2026 – n 3
	Qui s’engage et pourquoi ?

